
Diritto Penale

Ripensare la (neuro)scienza e la sua
influenza sul Diritto penale
di José Antonio Ramos Vázquez

4 dicembre 2020

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale*[1]

di José Antonio Ramos Vázquez

Sommario: 1. Introduzione - 2. Il ragionamento neurodeterminista - 3. Neuroscienziati che

giocano a fare i penalisti - 4. Problemi metodologici e mereologici del neurodeterminismo - 5. I

problemi della Scienza con la “S” maiuscola - 6. Verso una scienza con la “s” minuscola - 7.

Conclusioni: il dialogo delle (neuro)scienze con il Diritto penale.  

1. Introduzione

In tempo di pandemia, molte persone hanno riscoperto l’imprescindibile ruolo che la scienza

(che le scienze) occupa nella nostra società. Abbiamo anche potuto apprezzare l’impatto che, per

la salute di tutta la popolazione, deriva dalla presenza di parti dell’opinione pubblica che non si

fidano della scienza ed optano per lo scetticismo, se non addirittura per il cospirazionismo.

Stiamo, pertanto, vivendo un’epoca nella quale chiediamo alla scienza di accorrere, ancora una

volta, in nostro aiuto. Ed è questo, esattamente, il suo ruolo: aiutare l’essere umano a capirsi

meglio per sopravvivere nelle condizioni migliori.

Tuttavia, non conviene sopravalutare la scienza, né convertirla nel faro della nostra vita

comunitaria. Qualcosa del genere sta succedendo nell’ambito del Diritto penale quando si parla

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-penale
https://www.giustiziainsieme.it/autori/jose-antonio-ramos-vazquez
it/component/easyarticles/composer#_ftn1
it/component/easyarticles/composer#_ftn2


di neuroscienze. Infatti, durante gli ultimi 15 anni abbiamo assistito ad un crescente interesse

per l’impatto delle neuroscienze nella nostra materia, tanto a livello teorico che a livello pratico.

Ad un livello macro, la “divinizzazione della neuroscienza” [2] ha prodotto un ritorno

inquietante: quella dell’idea di determinismo. Ad un livello micro, i progressi nelle neuroscienze

hanno concentrato il dibattito sul suo valore di prova nel processo penale.

Tutto ciò è stato ampiamente studiato dalla dottrina italiana[3]. Ed ancora, probabilmente, è

proprio la dottrina italiana quella che, di più, ha affrontato queste tematiche (soprattutto perché

la prassi giurisprudenziale italiana è stata molto più aperta alla prova neuroscientifica di quanto

lo è stata, per esempio, quella spagnola[4]). Con il presente lavoro non pretendo, pertanto, di

entrare in questioni che sono state dibattute, con grande efficacia e spessore, dalla dottrina

italiana, ma si cercherà di contribuire al dibattito da una prospettiva diversa: quella della

filosofia del linguaggio e quella della filosofia della scienza.

Infatti, dalla pionieristica opera di Vives Antón[5], parte della dottrina spagnola utilizza (

utilizziamo) la filosofia del linguaggio come metodo per ripensare i problemi teorici del Diritto

penale (e la sfida neuroscientifica, senza dubbio, è foriera di problemi nella nostra disciplina).

Dal suo punto di vista, la filosofia della scienza può offrirci interessanti spunti che ci possano

aiutare a comprendere meglio la posizione che proprio la scienza deve occupare nella nostra

società. E, naturalmente, tutto ciò si riflette anche sul ruolo che deve avere nel Diritto penale e

processuale penale.

Pertanto, nelle prossime pagine, utilizzerò un doppio punto di vista: quello della filosofia del

linguaggio, per contrastare l’idea del determinismo neuroscientifico e quella della filosofia della

scienza per tentare di (ri)collocare il pensiero scientifico nella nostra società e nella nostra

cultura, tratteggiando, infine, una serie di conclusioni che considero di interesse per la

riflessione teorica sul Diritto penale e per la pratica giudiziale.  

2. Il ragionamento neurodeterminista

Molti neuroscienziati hanno sostenuto che la nostra vita di esseri umani liberi è illusoria e che, in

realtà, siamo controllati dal nostro cervello e dalle sue connessioni sinaptiche. Se questo fosse

vero, ci troveremmo di fronte a un'idea inquietante, quella di essere “semplici giocattoli di forze

esterne”[6]: in questo modo, ogni essere umano sarebbe “una macchina, un grande e sciocco

orologio che ha l’impressione di muoversi liberamente, i cui movimenti, però, sono

completamente controllati dagli ingranaggi che ha dentro”[7].

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 2 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn3
it/component/easyarticles/composer#_ftn4
it/component/easyarticles/composer#_ftn5
it/component/easyarticles/composer#_ftn6
it/component/easyarticles/composer#_ftn7
it/component/easyarticles/composer#_ftn8


Per quello che in questa sede interessa, il determinismo infrange integralmente l’etica ed il

Diritto (penale)[8], perché, in fin dei conti, il vero problema della libertà come concetto è “il

problema della responsabilità. Come facciamo a capire che possiamo assumerci la responsabilità

delle nostre azioni ed incolparci a vicenda?”[9].

Questo dibattito sulla libertà, Diritto penale e neuroscienza ha avuto luogo, in maniera

pionieristica in Germania[10], con l'irruzione dei lavori di studiosi come Singer[11], Prinz[12], e

Roth[13] che focalizzarono l’attenzione sulla questione del determinismo neuroscientifico e sulla

sua possibile influenza nel Diritto penale

Molto sinteticamente, Singer afferma che le percezioni dell’essere umano sono il risultato di

processi costruttivi[14] e che la scienza dimostra che non esiste nessuna differenza sostanziale tra

il cervello degli uomini e quello degli animali (che l’autore considera chiaramente determinati).

Per questo, la conclusione è che, nonostante per ora non sia possibile, nel futuro potremo ridurre

il comportamento umano a funzioni cerebrali, perché siamo soggetti alle leggi deterministe che

reggono i processi psico-chimici[15].

Per quanto concerne Prinz, costui postula che la libertà non sia scientificamente dimostrabile, e

pertanto ci troveremmo di fronte ad una mera istituzione sociale[16], un costrutto che, pur

avendo indiscutibili conseguenze sociali (cosa che l’autore espressamente riconosce), non smette

di essere una mera produzione culturale.

Da ultimo, Roth, sostiene che l’essere umano non agisce mai liberamente, ma è il cervello a

controllare il nostro comportamento. Si tratterebbe di una specie di catena di comando nella

quale l’essere umano crederà di essere – per un autoinganno – libero, pur, in realtà, non

essendolo assolutamente[17]. E questo perché, come sintetizza Demetrio Crespo, “per lui, la

rappresentazione tradizionale secondo la quale la volontà si trasforma nei fatti concreti

attraverso un’azione volontaria diretta da un IO cosciente non è che un’illusione, dovuta al fatto

della conseguenza della concatenazione dell’amigdala, dell’ippocampo e del nodo ventrale e

dorsale, la memoria emozionale dell’esperienza (che lavora in modo incosciente), ha la prima e

l’ultima parola su quello che concerne la comparsa dei desideri e delle intenzioni, di modo che le

decisioni assunte si formino nel sistema limbico uno o due secondi prima di quando possiamo

percepirle in maniera cosciente”[18].

Quest’ultima conclusione di Roth è collegata al celebre esperimento di Libet[19], che era giunto

alla conclusione per cui qualunque azione umana cosciente è preceduta da un’attività cerebrale

incosciente e non controllata dal soggetto[20]. Di questo esperimento, parlerò brevemente nel

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 3 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn9
it/component/easyarticles/composer#_ftn10
it/component/easyarticles/composer#_ftn11
it/component/easyarticles/composer#_ftn12
it/component/easyarticles/composer#_ftn13
it/component/easyarticles/composer#_ftn14
it/component/easyarticles/composer#_ftn15
it/component/easyarticles/composer#_ftn16
it/component/easyarticles/composer#_ftn17
it/component/easyarticles/composer#_ftn18
it/component/easyarticles/composer#_ftn19
it/component/easyarticles/composer#_ftn20
it/component/easyarticles/composer#_ftn21


paragrafo quattro: a questo punto, una volta condensata in poche righe la posizione scientifica di

detti autori, bisogna notare che alcuni di loro sono andati oltre ed hanno tratto conseguenze per

il Diritto penale.  

3. Neuroscienziati che giocano a fare i penalisti

Singer (che, a proposito, ha palesato le sue perplessità per “lo scarso stupore che hanno mostrato

i giuristi” in relazione ai presunti progressi deterministici nelle neuroscienze[21]) ritiene

opportuno mantenere la punibilità delle condotte deviante per ragioni di opportunità sociale o,

per dir meglio, per ragioni di “autocomprensione della società”. Di fatto, il menzionato autore

non crede che sia essenziale smettere di utilizzare concetti come “libertà”, “colpevolezza”,

“pena”, etc., proponendo, però, misure educative come sanzione. Per questa ragione, Singer

ritiene che, in realtà, si tratta di rendere “più gradevole ciò che già avviene. Muta soltanto

l’approccio”[22].

Dal suo punto di vista, Roth, molto più interessato allo specifico settore del Diritto penale (in

particolar modo a seguito delle sue collaborazioni con Merkel[23]) sembra sostenere una

concezione della sanzione penale quale sostegno all’effettività della norma alla Jakobs, ed

afferma che la società “deve in realtà essere capace di infondere nei suoi membri un sentimento

di responsabilità verso le proprie azioni; ed in particolare muovendo dall’idea che, senza un tale

sentimento di responsabilità , la convivenza sociale viene danneggiata in modo duraturo”[24].

In questo modo, “la proposta politico-criminale di questi autori” – segnala Feijoo Sánchez,

riferendosi a Roth/Merkel – “si è concretizzata in una teoria della prevenzione generale positiva,

al cui interno, l’apporto delle neuroscienze consentirà di ampliare le possibilità di alternative

con fini di prevenzione speciale (per esempio, come alternativa all’ingresso in carcere, un

trattamento in centri specializzati per autori violenti, previo consenso del condannato)”[25].

Infatti, la prevenzione e le misure di trattamento sono le idee di base intorno le quali ruota l’idea

del Diritto penale dei neuroscienziati deterministi. Cosi, sintetizza Demetrio Crespo, costoro

“argomentano la prospettiva di un imprescindibile mantenimento dell’ordine normativo, a

prescindere totalmente dall’essere o meno determinati, perché lo Stato deve garantire un

minimo di reciproco affidamento, nel senso della prevenzione generale positiva sostenuta da

Günther Jakobs, motivo per cui risulta decisivo non tanto se si può (o se è legittimo) sanzionare,

ma come farlo. In questo senso, gli autori considerano un’obbligazione morale e giuridica offrire

al un ampio ventaglio di misure di trattamento che, nel rispetto del fondamentale diritto alla

dignità umana, potranno essere accettate soltanto in maniera volontaria, e non imposte. Solo nel

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 4 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn22
it/component/easyarticles/composer#_ftn23
it/component/easyarticles/composer#_ftn24
it/component/easyarticles/composer#_ftn25
it/component/easyarticles/composer#_ftn26


caso in cui non fossero accettate volontariamente, l’alternativa consisterebbe nella pena della

multa o della privazione della libertà, esattamente come funziona adesso”[26].

Queste idee preventiviste sono oggetto di critica di una parte della dottrina tedesca. Così, Hirsch,

con particolare forza, mette in rilievo che “se si sostituirà la punizione con misure di cura, come

si sostiene in un’ottica puramente determinista, non si potranno escludere conseguentemente la

sterilizzazione e la castrazione nei delitti sessuali, trattamenti sanitari per indebolire

permanentemente gli autori di reati violenti e predatori, interventi chirurgici al cervello, etc. I

danni di carattere fisico e psichico in estenuanti campi di prigionia, ampiamenti utilizzati dalle

dittature del ventesimo secolo, ci danno un’idea della proposta dei neuroscienziati”[27].

Dal mio punto di vista, vorrei segnalare che non è da escludere che i postulati neurodeterministi

in materia penale vadano nella direzione della neutralizzazione o della prevenzione speciale

positiva: infatti, eliminata la libertà di azione (e l’io, cioè, la persona come soggetto individuale)

come asse prioritario del Diritto penale, ciò che resta è soltanto il sistema, la stabilità e la

segregazione.

Questa armonica convivenza tra le idee di neutralizzazione che campeggiano nella politica

criminale dei nostri giorni e la Neuroscienza sembra provare la limitata innocenza ideologica di

questo eterno ritorno al determinismo. Al contrario, di seguito, cercherò di dimostrare che

l’essere umano non è determinato, non è una macchina, non è un elemento in più di un sistema

termodinamico. Senza l’affermazione della libertà, non solo collassa il nostro mondo, ma inoltre

viene meno l’attesa di un Diritto penale rispettoso dei principi illuministici. E questa

affermazione della libertà può realizzarsi perfettamente dal punto di vista della filosofia del

linguaggio.  

4. Problemi metodologici e mereologici del neurodeterminismo

Dato che l’esperimento di LIBET è il simbolo, per così dire, della negazione della libertà nella

neuroscienza attuale, comincerò questo paragrafo, dedicato ai problemi metodologici che pone

la visione neurodeterminista, segnalando che proprio il Libet non era determinista ed aveva

sempre rinnegato le visioni anti libertarie dei suoi esperimenti (che sono proprio questo,

esperimenti scientifici e non teorie sull’essere umano).

Infatti, il problema fondamentale delle conclusioni che si è soliti trarre dall’esperimento di Libet

non è se ci sono – o meno – concrete condizioni neuronali che ci indicano l’esistenza o no della

volontà, ma se possiamo trarne una conclusione determinista. Inoltre, in un lavoro del 1999,

detto scienziato fa una serie di puntualizzazioni sui lavori anteriori che ci servono, tra l’altro, per

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 5 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn27
it/component/easyarticles/composer#_ftn28


dimostrare che nemmeno lui si sarebbe citato come base per una concezione determinista

dell’essere umano. Di fatto, l’autore sostiene che il determinismo è una credenza speculativa, non

una proposizione scientifica dimostrata e che l’esistenza della libertà d’azione “è un’opzione

scientifica valida almeno quanto, se non di più, della sua negazione da parte della teoria

determinista”[28].

Ciò detto, vorrei premettere in primo luogo, sorvolando altri problemi metodologici, che esiste

una confusione di fondo nel dibattito sul neurodeterminismo. Utilizzerei, a questo punto, un

ampio passaggio di Bennett e Hacker che, a mio avviso, riporta la discussione nei suoi giusti

termini:

“Le domande empiriche sul sistema nervoso sono il campo della neuroscienza. Il compito di

questa è stabilire gli accadimenti relativi alle strutture ed alle operazioni neurali. È funzione

della neuroscienza cognitiva spiegare le condizioni neurali che rendono possibile le funzioni

percettive, cognitive, cogitative, affettive e volitive. Le indagini sperimentali confermano o

mettono in discussioni tali teorie esplicative. Al contrario, le domande concettuali (quelle che,

per esempio, si riferiscono ai concetti della mente o memoria, pensiero o immaginazione), la

descrizione delle relazioni logiche tra i concetti (come quelle che esistono tra i concetti di

percezione e sensazione o tra coscienza ed autocoscienza) e l’esame delle relazioni strutturali

all’interno dei diversi campi concettuali (per esempio, in quello psicologico e neurale o in quello

mentale e del comportamento), sono il campo di discussione proprio della filosofia.

Le domande concettuali precedono le questioni di verità o falsità. Sono domande che riguardano

le nostre forme di rappresentazione, non la verità o la falsità delle affermazioni empiriche.

Queste forme sono presupposte nelle affermazioni scientifiche veritiere (ed in quelle false) e

nelle teorie scientifiche corrette (o sbagliate). Non determinano ciò che è empiricamente valido,

ma ciò che ha senso e ciò che non lo ha. Da qui le domande concettuali non sono rilevanti né

nella ricerca e sperimentazione scientifica, né nella teorizzazione scientifica, perché queste

ricerche e teorizzazioni presuppongono i concetti e le relazioni concettuali in questione”[29].

Infatti, non è che esista un conflitto tra le conclusioni delle due discipline, ma due logiche di

ricerca diverse, ove quella filosofica stabilisce, in qualche modo, le regole del gioco di quella

scientifica.

In questo senso, un’affermazione chiara e categorica come “credo che l’essere umano sia libero”,

ha due opzioni di risposta: “In base a quali prove?” o “libero, ma in che senso?”. La prima,

ovviamente, esige la presentazione di qualche tipo di evidenza empirica. La seconda

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 6 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn29
it/component/easyarticles/composer#_ftn30


richiederebbe, in cambio, un chiarimento concettuale.

Ma la libertà implica una certa immagine del mondo, di modo che “mal potrebbe affermarsi o

negarsi a partire da dati empirici, dal momento che si tratta di vedere il mondo in un modo o in

un altro”[30]. Di tal modo, se la neuroscienza pretende di svelare il “mistero” della libertà,  credo

che incorra in un equivoco, perché non esiste tale “mistero” e, se dovesse esistere, non sarebbe

risolvibile scientificamente, in quanto non è possibile un riscontro empirico. Credo che nessuno

ritenga seriamente di poter dire “solo se si scopre una cosa o l’altra sono libero” (o al contrario:

“sono libero finché la scienza non mi dimostra il contrario”). Non è la scienza che può dimostrare

la libertà. Né, tantomeno, la non-libertà.

Per esempio, tornando all’esperimento di Libet, al quale sistematicamente si ricorre come

“prova” del fatto che non esiste la decisione volontaria, non si rinviene nulla che, dal mio punto

di vista, costituisca un criterio per stabilire se l’uomo sia libero o no. E nemmeno su cosa significa

“prendere una decisione”. Impulsi cerebrali o connessioni sinaptiche non possono essere

chiamati comprensibilmente “decisioni”. Non è questa la grammatica del “decidere”[31].

Detto questo, e come chiaro esempio, a mio avviso, dei problemi concettuali che pone la visione

dell’essere umano che ci offrono i neuroscienziati, si può dire che in molte occasioni, la maggior

fonte di mistificazione nonché uno dei più sediziosi misteri del cervello, è quello di ascrivere

attributi psicologici al cervello in sé stesso considerato, invece che all’essere umano.

Infatti, molti neuroscienziati attribuiscono al cervello o, anche, a sue parti, qualità che

usualmente attribuiamo soltanto all’essere umano. Alcuni esempi:

“Quello che vedi non è realmente quello che esiste: è ciò che il cervello crede che esista (…) Il

cervello elabora la migliore interpretazione che può d’accordo con la sua esperienza pregressa e

la limitata ed ambigua informazione che gli occhi gli forniscono”[32].

“Tali neuroni possiedono la conoscenza. Possiedono l’intelligenza, ed inoltre sono capaci di

calcolare la probabilità degli eventi esterni”[33].

“Possiamo considerare l’atto di vedere come una ricerca continua di risposte a domande

formulate dal cervello. I segnali che provengono dalla retina sono messaggi che trasmettono

risposte. Successivamente, il cervello utilizza questa informazione per costruire ipotesi adeguate

in merito”[34].

Come vediamo, il cervello ci inganna, interpreta, cerca, costruisce ipotesi etc. Questa parte del

nostro corpo ha, pertanto, secondo questa prospettiva, qualità che normalmente applichiamo

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 7 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn31
it/component/easyarticles/composer#_ftn32
it/component/easyarticles/composer#_ftn33
it/component/easyarticles/composer#_ftn34
it/component/easyarticles/composer#_ftn35


all’essere umano nel suo insieme. Ed inoltre, anche le parti di detto organo (i neuroni), hanno

conoscenza ed intelligenza.

Il problema di questa visione è che incorre nell’errore mereologico, lo stesso che già Aristotele,

denunciava nel IV secolo a.C.[35], ovvero l’errore consistente nell’attribuzione alle parti di

qualità che sono esclusive del tutto.

In questo senso, ritengo fondamentale precisare che l’ascrizione di attributi psicologici al

cervello non ha senso, è concettualmente inappropriata e fonte di importanti confusioni

metodologiche.

Sottolineano, per esempio Bennett e Hacker: “Chiameremo “principio mereologico” nelle

neuroscienze il principio per cui i predicati psicologici applicabili unicamente ad un essere

umano (o ad altro animale) nella sua totalità non si possono applicare, in maniera intellegibile

alle sue parti, per esempio, al cervello (...) i predicati psicologici si applicano paradigmaticamente

all’essere umano (o animale) come un tutto e non al corpo ed alle sue parti”[36].

Ad esempio, conviene sottolineare come molte espressioni, tra le quali spiccano i termini

psicologici, sono attribuibili stricto sensu solo agli esseri umani e questo per la semplice ragione

che i criteri di applicazione di tali espressioni sono determinati comportamenti in contesti

specifici analizzati dal punto di vista di un complesso e ramificato background manifestato nel

comportamento.

Un corollario evidente di questa premessa è che non ha senso attribuire sentimenti, pensieri,

capacità sensoriali etc. – tranne, ovviamente, nell’ipotesi di un uso metaforico o metonimico del

linguaggio – né ad esseri inanimati né al proprio corpo umano né ad alcuna delle sue parti (ed in

particolare il cervello), né, a fortiori, alle parti delle parti (per esempio i neuroni).

“Solo di ciò che si comporta come un essere umano” – ci dice Wittgenstein – “si può dire che

prova dolore”[37]. E questo è un principio, come ben sottolinea Hacker, grammaticale, “non una

generalizzazione empirica o una necessità metafisica”[38].

Infatti, non è un fatto empirico che sia la persona ad avere fame e no, ad esempio, il suo stomaco.

Non è nemmeno un principio metafisico, derivante dall’essenza del corpo umano che è la

persona che ragiona e non il suo cervello. Ad escludere l’attribuzione della presa delle decisioni

al cervello è la grammatica: non esistono condizioni di applicazione per l’uso corretto de “il suo

cervello ha preso una decisione”.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 8 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn36
it/component/easyarticles/composer#_ftn37
it/component/easyarticles/composer#_ftn38
it/component/easyarticles/composer#_ftn39


Applicando questo concetto alla neuroscienza ed alle sue scoperte, la conclusione è evidente: la

comprensione di un testo, il calcolo, la percezione del mondo reale e, ciò che qui interessa, la

decisione volontaria, sono, ci viene detto, “operazioni cerebrali”, però ha poco senso dire “la mia

mente ha mal di denti” così come che il mio cervello percepisce la realtà, costruisce ipotesi o

prende decisioni 800 millisecondi prima che lo faccia io. Questi sono predicati riferiti agli esseri

umani, applicati sulla base di un comportamento sofisticato e presupponendo capacità

complesse.

Il cervello non “vede” più di ciò che “vede” la mente, perché sono io che vedo. Qualcuno può dire:

“aspetta un attimo e ti do la risposta”, però non potrà dire “aspetta un attimo che il mio cervello

mi dà la risposta e, dopo, io la do a te”[39].  E nemmeno avrebbe senso che Lei, caro lettore,

dicesse “il mio cervello sta leggendo questo lavoro” o “il cervello del Professor Ramos mi sta

annoiando” (o che io dicessi che il mio cervello ha deciso da solo di scrivere questo lavoro ed io

gli sto obbedendo).

Per questo, come accennavo poc’anzi, vorrei avvertire del pericolo di considerare il cervello

come una specie di entità che riunisce una serie di capacità che non ha. E, insisto, non le ha non

perché ho una scoperta scientifica da rivelare in questo momento, ma perché non è

concettualmente corretto affermarlo. E i problemi sono maggiori di quanto sembrano: enunciare

frasi come “il cervello decide in ogni momento quali azioni realizziamo” significa attribuire al

cervello qualità che non ha, ed all’essere umano un’essenza che non è la sua. 

In sintesi, il cervello non è un soggetto logicamente appropriato per attribuirgli predicati come,

per quanto qui di interesse, il “decidere”. E, ovviamente, tanto questa attribuzione quanto l’idea

che decida per noi (stabilendo una cesura tra noi ed i nostri cervelli) o che ci inganni sono forme

degenerate di cartesianesimo.

Ancora, tenendo in conto che la peculiarità dell’agire umano non è qualcosa di fisico, ma di

contestuale, sembra chiaro che né un determinato stato cerebrale può assurgere a criterio di un

determinato comportamento, né il linguaggio dei termini psicologici è quello della

neurofisiologia. Quindi, sebbene i fenomeni psicologici possano essere dedotti da quelli

neurologici, non potranno da questi essere spiegati[40], perché ciò che attribuisce un significato

a qualsiasi prodotto del mio cervello è qualcosa che ne è completamente esterno[41].

In questo senso, quando i neuroscienziati affermano che quando una persona prende una

decisione qualcosa succede nel suo cervello e che, pertanto, ciò costituisce un criterio del

“decidere”, stanno palesando, secondo me, un’enorme confusione sul concetto di comportamento

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 9 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn40
it/component/easyarticles/composer#_ftn41
it/component/easyarticles/composer#_ftn42


in generale e sui criteri per agire e per prendere una decisione in particolare.

Ciò detto, devo aggiungere che, in realtà, il problema di fondo è ritenere che la scienza sia capace

di offrirci verità assolute. Infatti, abbiamo convertito la scienza nella “nostra religione preferita”

[42]. Per questo, in secondo luogo, mi pare opportuno approcciarsi, dal punto di vista della

filosofia della scienza, a come collocare la scienza nell’ambito dei molteplici modi che noi uomini

abbiamo di intendere il mondo. E ciò perché, come disse addirittura Einstein: “La scienza senza

epistemologia è primitiva e confusa”[43].  

5. I problemi della Scienza con la “S” maiuscola

Certamente, non è facile da catturare l’essenza di questo “organismo complesso e cangiante”[44]

che chiamiamo scienza, soprattutto perché “l’indagine scientifica è la ricerca di un ideale

irraggiungibile: l’ideale di una scienza perfetta, che ci consente una versione veritiera e

completamente adeguata di come funzionano le cose nel mondo”[45].

Il mio scopo in questo paragrafo è negare l’esistenza di detta scienza perfetta (con la “S”

maiuscola) e, come non potrebbe essere altrimenti, dovrò far riferimento, in primo luogo a

Thomas S. Kuhn, che, in qualche modo, ha innescato la discussione sul concetto di scienza e su

come si svolge il lavoro scientifico con la sua opera La struttura delle rivoluzioni scientifiche

(pubblicata originariamente nel 1962), affermando come la scienza sia altamente permeabile a

considerazioni ideologiche, quando non solo di convenienza o di estetica.

Kuhn, infatti, sostiene che – dopo il periodo prescientifico –, la  Storia della Scienza ci dimostra

che esistono due fasi: la fase della scienza normale, cioè, quel periodo nel quale c’è una “ricerca

basata saldamente su uno o più conquiste scientifiche passate, conquiste che qualche particolare

comunità scientifica riconosce, per un certo tempo, come fondamento della sua pratica

successiva”[46], e i periodi di crisi, che portano a rivoluzioni scientifiche (che, a loro volta danno

luogo ad un nuovo periodo di scienza normale).

I periodi di scienza normale sono, pertanto, quelli che conformano la maggior parte dell’attività

scientifica, ed in questi periodi i lavori di ricerca si sviluppano sotto un paradigma. Un

paradigma è, innanzi tutto, un modello teorico che risolve alcuni problemi scientifici di rilievo e

che serve come esempio per tentare di risolvere altri problemi diversi. Ma, in senso più ampio, i

paradigmi includono “altri componenti di tipo assiologico, metodologico e ontologico che sono il

segno distintivo di una comunità scientifica”[47]. Così, insomma, “un paradigma è ciò che i

membri di una comunità scientifica condividono e, a sua volta, una comunità scientifica è

composta da uomini che condividono un paradigma”[48].

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 10 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn43
it/component/easyarticles/composer#_ftn44
it/component/easyarticles/composer#_ftn45
it/component/easyarticles/composer#_ftn46
it/component/easyarticles/composer#_ftn47
it/component/easyarticles/composer#_ftn48
it/component/easyarticles/composer#_ftn49


Tuttavia, quando non tutti i fenomeni sono spiegabili in maniera coerente con il paradigma,

quando questo non è capace di assorbire ulteriori anomalie, la scienza normale entra in crisi: la

comunità scientifica smette di intendere il paradigma come un dogma, rivede i presupposti del

suo lavoro e sorge la scienza rivoluzionaria.

Le crisi, pertanto sono una condizione pregressa e necessaria per la nascita di nuove teorie ed il

cambio del paradigma è una sorta di battaglia tra gruppi di scienziati che cercano di imporre un

nuovo paradigma – da un lato – o di evitare l’abbandono del vecchio – dall’altro.

Quando nasce un nuovo paradigma, quando infine scalza quello vecchio, si produce la

rivoluzione scientifica, che altera il modo stesso di pensare degli scienziati, poiché queste nuove

scoperte devono esprimersi in concetti non articolabili nel vecchio paradigma. Per lo stesso

motivo, “la violazione o la distorsione di un linguaggio scientifico che prima non era

problematica è la pietra di paragone di un cambiamento rivoluzionario”[49].

Ma il cambiamento rivoluzionario porta con sé una modifica ancora più importante del corso

normale del lavoro scientifico: se nei periodi di scienza normale esiste una crescita, un’aggiunta

cumulativa di conoscenza, la scienza rivoluzionaria non è cumulativa. Il progresso scientifico,

pertanto, si genera attraverso queste rivoluzioni (e non in modo cumulativo, come se fosse una

linea ininterrotta di progresso), quando avviene la sostituzione di un paradigma con un altro,

valutando nuove problematiche, nuovi metodi e nuove concezioni del mondo[50].

Di conseguenza, il recepimento di un nuovo paradigma, frequentemente, rende necessaria una

ridefinizione della scienza corrispondente. Taluni problemi antichi possono essere relegati ad

un’altra scienza o esser dichiarati, completamente, privi di scientificità. Altri che prima erano

banali o inesistenti, possono divenire, con un nuovo paradigma, gli archetipi stessi della

conquista scientifica. E, mutando i problemi, allo stesso tempo mutano, spesso, le regole che

servono per distinguere una soluzione scientifica reale da una semplice speculazione metafisica,

da un gioco di parole, da un gioco matematico. Così, afferma Kuhn, “la tradizione scientifica

normale che nasce da una rivoluzione scientifica è non solo incompatibile ma, spesso, anche

davvero incomparabile con quella che esisteva prima”[51].

Pertanto, i cambi di paradigma (le rivoluzioni) nascono dallo scontento e si impongono per la

forza persuasiva dei loro sostenitori dentro la comunità scientifica stabilita. E, una volta imposto

il nuovo paradigma, modificando tutta la cosmovisione associata al passato, entrambe le teorie

divengono incommensurabili, cioè, dato che il significato di un termine scientifico viene dato dal

ruolo che occupa in una data teoria e dal sistema di relazioni concettuali che si stabilisce tra

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 11 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn50
it/component/easyarticles/composer#_ftn51
it/component/easyarticles/composer#_ftn52


detto termine e i restanti termini del paradigma, non esiste una base puramente osservazionale

che serva come fondamento neutrale per dirimere la lotta tra paradigmi, poiché ogni

osservazione presuppone la validità della teoria data. Vale a dire, è impossibile comparare in

modo dettagliato, oggettivo e neutrale il contenuto delle teorie in funzione dell’evidenza

empirica, con il fine di determinare quale sia definitivamente superiore o più veritiera[52].

Nonostante Kuhn abbia poi chiarito molto la sua posizione originaria, l’impatto di queste idee è

stato enorme nella discussione filosofica e scientifica della seconda metà del XX secolo.

Infatti, l’opera di Kuhn pone in una posizione molto delicata non solo il dogma del superamento

delle teorie per la loro migliore corrispondenza ai fatti, ma la stessa razionalità dell’impresa

scientifica. Rispetto al primo profilo, ricorderemo che i paradigmi sono incommensurabili e non

c’è modo di comprendere quale di loro spieghi meglio il mondo. Inoltre, il proprio mondo cambia

in ogni paradigma, nel senso che gli scienziati di diversi paradigmi guardano il medesimo

mondo, però vedono cose diverse. Rispetto al secondo profilo, questa ombra di irrazionalità

sussiste nel fatto che è il condizionamento personale dei componenti della comunità scientifica

che, alla fine, determina la vittoria di uno o dell’altro paradigma. I tentativi di Kuhn per

puntualizzare questa affermazione non convincono: la sua idea che le teorie scientifiche

successive siano migliori nel risolvere enigmi è contradditoria con la sua idea che ciò che si

intende come enigma dipende dal paradigma[53].

Nella mia opinione, Kuhn individuò correttamente – d’accordo con quanto la Storia ci dimostra –

il carattere poliedrico dell’impresa scientifica e dei cambi del paradigma. Ma non riuscendo a

trovare una logica razionale a tutto questo, sembra, infatti, che ci immerga in un mondo di

relativismo e irrazionalità.  

6. Verso una scienza con la “s” minuscola

Si è soliti postulare una Scienza con la S maiuscola dalla quale gli scienziati (e non solo loro, ma

anche molte persone comuni) pretendono di trarre conclusioni assolute sull’esistente e sui noi

stessi. Però la Storia non ci dimostra questo, né l’idea di una scienza assoluta (per chiamarla così)

si può sostenere razionalmente, al punto che non esiste un accordo sufficientemente consolidato

su cosa sia la scienza.

Diceva Wittgenstein: “quello da cui mi difendo è il concetto di un’esattezza ideale che ci sarebbe

stata data a priori, per così dire. In epoche diverse son diverse le nostre idee sull’esattezza: e

nessuna è quella superiore”[54]. Noi, in cambio, rimaniamo ancora dell’idea – ereditata

dall’emergere della meccanica newtoniana – della precisione assoluta, del sapere globale, del

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 12 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn53
it/component/easyarticles/composer#_ftn54
it/component/easyarticles/composer#_ftn55


progresso illimitato; idea che trova la sua origine nella “illusione trascendentale” kantiana,

ovvero che è possibile una conoscenza assolutamente oggettiva, indipendente dal contesto e

dalla prospettiva del soggetto che conosce – e che questa sedicente conoscenza oggettiva la può

offrire la scienza[55]- E, da lì, affermano Jáuregui Balenciaga e Méndez Gallo nasce l’idea che la

scienza “è indipendente dall’essere, si trova al di sopra di lui. In altre parole, la scienza è la

nuova forma di trascendenza, di religiosità, di spiritualità”[56].

Tutto questo, però, non è per dire che la scienza non contribuisca in modo decisivo alla

conoscenza umana, né che è impossibile determinare quali teorie contribuiscano maggiormente

a questo obiettivo e quali meno. Però, in tutti i casi, il lavoro scientifico e il suo status

epistemologico devono essere intesi nei loro giusti termini come, credo, faccia Toulmin. Afferma

detto autore, come premessa, che “gli uomini dimostrano la loro razionalità, non ordinando i

propri concetti e convincimenti in rigide strutture formali, ma per la predisposizione a

rispondere a situazioni nuove con spirito aperto, riconoscendo i difetti delle proprie procedure e

superandole. Qui, nuovamente, le nozioni fondamentali sono quelle di “adattamento” ed

“esigenza”, piuttosto che quelle di “forma” e “validità””[57].

Vale a dire, l’attività scientifica è una delle nostre imprese collettive di conoscenza ed il problema

della razionalità non deve essere collocato nell’argomentazione logica o nei sistemi concettuali,

ma nel contesto delle attività umane.

Infatti, “invece di essere i concetti sociali e politici totalmente diversi dai concetti delle scienze

naturali, come inizialmente si potrebbe supporre, le relazioni tra teoria e pratica nella scienza e

nella politica sono molto simili. In entrambi i casi, l’insorgere di un nuovo concetto importante è

preceduto dal riconoscimento di nuovi problemi ed è associata all’introduzione di nuove

procedure per affrontare questi problemi. In entrambi i campi, i cambiamenti successivi

nell’applicazione di questi concetti vanno associati al progressivo affinamento o alla crescente

complicazione del suo significato. E, in entrambi i campi, la “razionalità” dell’insieme delle

procedure o delle istituzioni esistenti dipende dal margine che esiste per criticarli e modificarli

dall’interno della medesima impresa”[58].

Ciò detto, Toulmin attacca l’idea per cui i termini utilizzati nelle teorie scientifiche si riferiscono

direttamente a classi di oggetti naturali e che le sue proposizioni generali affermano o implicano

direttamente “generalizzazioni empiriche universali” su detti oggetti naturali. Infatti “la

conoscenza empirica che una teoria scientifica ci fornisce è sempre la conoscenza che qualche

procedura generale di spiegazione, descrizione o rappresentazione (specificata in termini

astratti, teorici), può essere applicata con successo (in modo specifico e con un particolare grado

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 13 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn56
it/component/easyarticles/composer#_ftn57
it/component/easyarticles/composer#_ftn58
it/component/easyarticles/composer#_ftn59


di precisione, discriminazione o accuratezza) ad una classe particolare di casi (precisati in

termini concreti, empirici)” in modo che “nella scienza, il significato è mostrato dal carattere di

una procedura esplicativa; e la verità, dal successo degli uomini nel trovare applicazioni per

questa procedura”[59].

Quest’ultimo argomento mi risulta particolarmente suggestivo, perché ci conduce dalla ragione

teorica alla ragione pratica, che è dove – credo – debba risiedere tutta l’attività scientifica (e, in

generale, qualsiasi tentativo di migliorare la nostra conoscenza dell’essere umano). Dopo tutto

“ragione e pratica non sono due realtà diverse, ma sono parte di un unico processo dialettico”

[60].

In conclusione, Toulmin propone di sostituire la razionalità classica per l’atteggiamento di

ragionevolezza, ponendo in relazione questa attitudine con l’esame delle basi della conoscenza.

Così che “ciò che qualifica come razionale il lavoro di uno scienziato non è la sua competenza

nella gestione formale dei concetti e degli argomenti stabiliti, ma la sua disposizione a concepire,

esplorare e criticare nuovi concetti, argomenti e tecniche di rappresentazione, come modi di

affrontare i problemi principali della scienza di cui si occupa”[61].

Per riassumere: argomentare, giustificare e ragionare criticamente sono le attività basiche di

qualunque scienziato che prende seriamente il proprio lavoro. E questo significa: uno scienziato

lo è realmente nella misura in cui è capace di mettere in discussione le verità assunte nel suo

contesto storico. Galileo e Copernico sono passati alla Storia per aver annientato il geocentrismo

dell’epoca, ma non fu un processo facile, né ebbero la comprensione dei loro contemporanei (di

fatti, molti secoli prima Aristarco aveva già proposto l’eliocentrismo, senza risultato); Newton

passò alla Storia per la posa delle basi della scienza moderna, ed Einstein per liquidarla. Se

chiunque di loro avesse creduto che la scienza fornisse verità universali, oggettive ed eterni, non

avremmo avuto alcun progresso scientifico negli ultimi 500 anni.  

7. Conclusioni: il dialogo delle (neuro)scienze con il Diritto penale

Come appena visto, il problema dell’ideologia scientifica (perché la scienza è anche ideologia)

risiede nella sua pretesa di costituirsi come un metadiscorso (al di sopra della conoscenza, delle

ideologie e delle opinioni particolari). Ciò nonostante, nella mia opinione, procedure,

ragionevolezza, argomentazione e giustificazione (e no oggettività, verità, ecc.) devono essere le

linee guida di tutto ciò che aspira ad essere considerato scienza.

Deve essere rifiutata, pertanto, con fermezza, la pretesa degli scienziati di imporre un’asserita

superiorità epistemologica della scienza e di sottomettere tutto il ragionamento ad una sedicente

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 14 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn60
it/component/easyarticles/composer#_ftn61
it/component/easyarticles/composer#_ftn62


verità scientifica. La scienza non è uno stato univoco del sapere umano, ma un conglomerato di

teorie che sono scartate o accettate in una determinata epoca.

Questo, credo, si possa osservare molto bene al giorno d’oggi, in un anno, il 2020, nel quale

stiamo vivendo una pandemia della quale la scienza ci ha detto gradualmente le caratteristiche,

però con contraddizioni ed errori (come, difatti, è proprio del funzionamento della scienza): si

trasmette via aerosol o tramite le superfici? Chi guarisce dal Covid-19 è immunizzato per sempre

o solo per un periodo limitato? Ci sono gruppi sanguigni più propensi a contrarre la malattia?

Chiedere alla scienza che, da subito, dia risposte chiare ed incontrovertibili ad una pandemia è

chiedere troppo. I suoi risultati sono provvisori, soggetti a dibattito, possono cambiare, come il

nostro mondo. Non è affatto come quella scienza contemporanea che, molte volte, produce un

discorso privo di ogni traccia di umanità, di dialogo, di retorica, di intersoggettività. E quando la

scienza ha pretese eccessive, porta con sé il germe di un totalitarismo potenziale. Cioè, “non è che

la scienza è totalitaria, però va in quella direzione soprattutto perché il metodo scientifico

rafforza la confusione tra il mondo della scienza e il mondo della vita (…) Inscriversi nel discorso

scientifico è perdere la connessione dell’essere umano con il mondo, con l’esperienza”[62]. Però

è possibile recuperare questa connessione della scienza con l’essere umano, anche nel contesto

qui trattato, quello della neuroscienza.

Quindi, ricapitolando:

i) Le neuroscienze fiorirono alla fine del XX secolo, con una serie di scienziati che mantennero

“atteggiamenti entusiastici che hanno preannunciato prematuramente l'avvento di un progresso

che non si è visto”[63]. Fra queste affermazioni entusiaste, c’era quella che aveva scoperto che

l’essere umano è determinato a causa del suo cervello e, pertanto, mai prende decisioni libere

(paragrafi 1 e 2).

ii) A parte detto ottimismo circoscritto all’ambito strettamente scientifico, molti neuroscienziati

traslarono detta conclusione (quella del determinismo) nell’ambito del Diritto penale,

proponendo l’eliminazione del concetto di azione libera e un Diritto penale basato sulla

neutralizzazione e sulla prevenzione generale positiva (paragrafo 3).

iii) ciò nonostante, il determinismo neuroscientifico non si può sostenere dal punto di vista della

filosofia del linguaggio. Affermare che il cervello prende decisioni prima che noi o che i nostri

neuroni ci dominino, equivale a commettere un errore mereologico (paragrafo 4).

iv) Il neurodeterminismo parte da una precisa idea di scienza che lo considera un metodo per

trovare verità oggettive, incontrovertibili e permanenti, quando la riflessione teorica dell’ultimo

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 15 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn63
it/component/easyarticles/composer#_ftn64


secolo sulla scienza scarta completamente l’idea che questa sia capace di offrire dette verità

(paragrafo 5).

v) La scienza, in realtà, è una delle molte strade che l’essere umano ha per ottenere la

conoscenza, d’accordo con i suoi interessi e con le peculiarità della sua forma di vita. Un modo di

spiegare non già la realtà immutabile ed oggettiva, ma la nostra realtà contestualizzata e

mutevole (paragrafo 6).

Per questo, una volta escluso che le neuroscienze siano in grado di giungere alla conclusione che

noi siamo determinati dal nostro cervello, e ridimensionato il suo ruolo, credo che debbano

svolgere un compito più modesto, però, senza dubbio, molto utile nel Diritto (processuale)

penale.

Così, in un recente articolo intitolato “Responsabilità penale e neuroscienza: ancora non c’è stata

la rivoluzione”[64], Bigenwald e Chambon concludono in questi termini: “lontane dall’essere una

rivoluzione, le neuroscienze dimostrano di apportare più benefici quando entrano in uno

sfumato dialogo con il Diritto per aiutare i tribunali nella loro funzione di ricerca della verità (...)

Sebbene Neurolaw evoca spesso una neuroscientificazione del Diritto, può, più correttamente,

riferirsi ad una giuridicizzazione della neuroscienza, cioè, un ragionamento giuridico che

integrerebbe ed applicherebbe scoperte scientifiche nella giustizia penale ”[65].

Condivido questa opinione e vorrei trarne una conclusione molto simile: le neuroscienze non

possono arrogarsi la capacità di cancellare il Diritto penale con le loro sedicenti scoperte

deterministe. Né i neuroscienziati devono giocare a fare i penalisti o gli ideatori della politica

criminale (allo stesso modo in cui nessun giurista indica agli scienziati come raggiungere i suoi

obiettivi della ricerca). Però possono e devono essere d’aiuto, nel processo, e con gli scopi propri

del Diritto penale, per aiutare a comprendere meglio la condotta del soggetto giudicato e la sua

riconducibilità o meno all’interno dei parametri concettuali che i giuristi utilizzano

(colpevolezza, dolo, imputabilità, etc.). E questa funzione non è affatto di minor rilievo, perché

presuppone, né più né meno, di collaborare in una delle più importanti funzioni della nostra vita

sociale: accertare i fatti ed affermare la responsabilità che un soggetto ha a causa delle proprie

azioni di fronte alla collettività.

Ai (neuro)scienziati a cui tutto ciò sembra poco, vorrei ricordare l’opinione di uno scienziato di

spessore come fu Erwin Schrödinger:

“Quindi, qual è, per Te, il valore della scienza naturale? Rispondo: il suo scopo, portata e valore

sono gli stessi di qualunque altro ambito dell’essere umano. Però nessuno di loro da solo, ha uno

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 16 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn65
it/component/easyarticles/composer#_ftn66


scopo o un valore se non procedono unitamente. E questo valore ha una definizione molto

semplice: obbedire al comando della divinità delfica conosci te stesso”[66].

* Traduzione di Giuseppe Amara – Procura Modena;

[1] Il presente lavoro si inserisce nel progetto di ricerca “Diritto penale e comportamento umano”

(RTI2018-097838-B-I00) patrocinato dal Ministero della Scienza, Innovazione ed Università della

Spagna (IP: Prof. Dr. Eduardo Demetrio Crespo). https://blog.uclm.es/proyectodpch/

[2] BENNETT, M., “Neurociencia y filosofía”, en BENNETT, M. / DENNETT, D. / HACKER, P. /

SEARLE, J., La naturaleza de la conciencia: cerebro mente y lenguaje, Paidós, Barcelona, 2008, p.

74.

[3] Il lettore italiano conoscerà, senza dubbio, molto meglio del Sottoscritto, le seguenti opere per

le quali, si rimanda senz’altro a GRANDI, C., Neuroscienze e responsabilità penale. Nuove soluzioni

per problemi antichi?, Giappichelli, Torino, 2016; più recentemente, con la medesima efficacia:

GRANDI, C., “Diritto penale e neuroscienze: punti fermi (se mai ve ne siano) e questioni aperte”,

Diritto penale e uomo, 4/2019; GRANDI, C., “Neuroscienze e capacità di intendere e volere: un

percorso giurisprudenziale”, Diritto penale e proceso, 2020-1, pp. 24 y ss. In tali opere, il lettore

troverà, non solo un ampio elenco bibliografico, ma anche un’esposizione dettagliata e ricca dei

problemi che le neuroscienze incontrano nel diritto penale.

[4] Per la dottrina spagnola rinvio, senza dubbio al volume DEMETRIO CRESPO, E. (dir.),

Neurociencias y Derecho penal: Nuevas perspectivas en el ámbito de la culpabilidad y del

tratamiento jurídico-penal de la peligrosidad, Edisofer / BdeF, Madrid / Buenos Aires, 2013, dove si

trovano riferimenti ad opere di neuroscienziati e penalisti tedeschi e spagnoli.

[5] VIVES ANTÓN, T. S., Fundamentos del sistema penal, Tirant lo Blanch, Valencia, 1999.

[6] NOZICK, R., Philosophical explanations, Harvard University Press, Cambridge, 1981, p. 291.

[7] BLANSHARD, B., “En defensa del determinismo”, en HOOK, S. (ed.), Determinismo y libertad,

Fontanella, Barcelona, 1969, p. 25.

[8] In questo senso, GAZZANIGA (in GAZZANIGA, M. S., “La neurociencia en el sistema judicial”,

Investigación y ciencia, 60, julio 2011, pp. 24 y ss.) afferma che l’inesistenza della libertà (che

crede conseguenza necessaria delle ultime scoperte neuroscientifiche) deve portarci ad un

ripensamento di tutto il Diritto penale e dei nostri criteri per accertare le responsabilità ed

irrogare pene (GAZZANIGA, “La neurociencia en el sistema judicial”, cit., p. 28).

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 17 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftn67
it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
it/component/easyarticles/composer#_ftnref2
https://blog.uclm.es/proyectodpch/
it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
it/component/easyarticles/composer#_ftnref6
it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
it/component/easyarticles/composer#_ftnref9


[9] TUGENDHAT, E., Antropología en vez de metafísica, Gedisa, Barcelona, 2008, pp. 39 y 40.

[10] Per quanto riguarda la dottrina tedesca, cfr., per esempio, GÜNTHER, K., “Hirnsforschung

und strafrechtlicher Schuldbegriff”, KJ, 39, 2006, pp. 116 y ss.; HASSEMER, W., “Haltet den

geborenen Dieb!”,  Frankfurter Allgemeiner Zeitung (15.06.2010) – che invita a resistere ai "canti

delle sirene" delle neuroscienze -; KRAUß, D., “Neue Hirnforschung – Neues Strafrecht?”, en

MÜLLER-DIETZ, H.  (ed.), Festschrift für Heike Jung, Nomos, Baden-Baden, 2007, pp. 411 y ss.;

LÜDERSSEN, K., “Ändert die Hirnforschung das Strafrecht?”, en GEYER, C. (ed.), Hirnforschung

und Willensfreiheit, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2004, pp. 98 y ss.; MERKEL, G.,

“Hirnforschung, Sprache und Recht”, en PUTZKE, H. (ed.), Strafrecht zwischen System und Telos.

Festchrift für Rolf Dietrich Herzberg, Mohr Siebeck, Tübingen, 2008, pp. 3 y ss.; MERKEL, R.,

Willensfreiheit und rechtliche Schuld, Nomos, Baden-Baden, 2008; PAUEN, M. Illusion Freiheit?

Mögliche und unmögliche Konsequenzen der Hirnforschung, 2ª ed., S. Fischer, Frankfurt am Main,

2004; STRENG, F. “Schuldbegriff und Hirnforschung”, en PAWLIK, M / Zaczyk, R. (eds.), Festschrift

für Günther Jakobs, Heymann, Köln/Berlin/München, 2007, pp. 675 y ss., etc.

[11] Cfr., per esempio, SINGER, W., Ein neues Menschenbild? Gespräche über Hirnforschung,

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 2003 y SINGER, W., “Verschaltungen legen uns fest: wir

sollten aufhören von Freiheit zu sprechen”, en GEYER, C. (ed.), Hirnforschung und Willensfreiheit

- Zur Deutung der neuesten Experimente, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2004, pp. 30 y ss.

[12] PRINZ, W., “Der Mensch ist nicht frei. Ein Gespräch”, en GEYER, C. (ed.), Hirnforschung und

Willensfreiheit - Zur Deutung der neuesten Experimente, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2004, pp.

20 y ss.

[13] Ya en ROTH, G., Das Gehirn und seine Wirklichkeit, 6ª ed., Suhrkamp, Frankfurt am Main,

2001.

[14] SINGER, “Verschaltungen legen uns fest”, cit., p. 31.

[15] SINGER, “Verschaltungen legen uns fest”, cit., p. 37.

[16] Prinz, W., “Kritik des freien Willens: Bemerkungen über eine soziale Institution”,

Psychologische Rundschau, (55/4), 2004, p. 198.

[17] ROTH, G., Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten steuert, Suhrkamp,

Frankfurt am Main, 2003, p. 553.

[18] DEMETRIO CRESPO, E., “Libertad de voluntad, investigación sobre el cerebro y

responsabilidad penal”: aproximación a los fundamentos del moderno debate sobre

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 18 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
it/component/easyarticles/composer#_ftnref11
it/component/easyarticles/composer#_ftnref12
it/component/easyarticles/composer#_ftnref13
it/component/easyarticles/composer#_ftnref14
it/component/easyarticles/composer#_ftnref15
it/component/easyarticles/composer#_ftnref16
it/component/easyarticles/composer#_ftnref17
it/component/easyarticles/composer#_ftnref18
it/component/easyarticles/composer#_ftnref19


Neurociencias y Derecho penal”, InDret, abril de 2011, (http://www.indret.com/pdf/807.pdf).p. 6.

[19] LIBET, B., “Unconscious cerebral initiative and the role of conscious will in voluntary

action”, Behaviour and brain sciences, 8, 1985, pp. 529 y ss.

[20] Per un spiegazioen sintetica ed in italiano, GRANDI (“Diritto penale e neuroscienze: punti

fermi (se mai ve ne siano) e questioni aperte”, cit., p. 4) se remite a M. De Caro, A. Lavazza, G.

Sartori, La frontiera mobile della libertà, in id. (a cura di), Siamo davvero liberi? Le neuroscienze

e il mistero del libero arbitrio, Codice edizioni, 2010, pp. XI ss.

[21] SINGER, W., “Ein Frontalangriff auf unser Selbstverständnis und unsere Menschenwürde”,

Gehirn und Geist, 4, 2002, pp. 32 y ss..

[22] SINGER, Ein neues Menschenbild?, cit., p. 34.                                                  

[23] Vid. Merkel, G. / Roth, G., “Freiheitsgefühl, Schuld und Strafe”, en Grün, K. J. / Friedman, F. /

Roth, G. (eds.), Entmoralisierung des Rechts. Maβstäbe der Hirnforschung für das Strafrecht,

Vandenhoeck & Ruprech, Göttingen, 2008, pp. 77 y ss. y Merkel, G. / Roth, G., “Bestrafung oder

Therapie? Möglichkeiten und Grenzen staatlicher Sanktion unter Berücksichtigung der

Hirnforschung”, en AA. VV., Hirnforschung-Chancen und Risiken für das Recht: Recht, Ethik,

Naturwissenschaften, Rechtswissenschaftliche Fakultät der Universität Zürich, Zürich, 2008, pp.

36 y ss.

[24] ROTH, Fühlen, Denken, Handeln, cit., p. 554.

[25] FEIJOO SÁNCHEZ, “Culpabilidad jurídico-penal y neurociencias”, cit.

[26] DEMETRIO CRESPO, “Libertad de voluntad”, cit., p. 16.

[27] HIRSCH, “Acerca de la actual discusión alemana”, cit.

[28] LIBET, B., “Do we have free will?”, Journal of consciousness studies, 6, 1999, pp. 55 y 56.

[29] BENNETT, M. / HACKER, P. M. S., “La polémica”, en BENNETT, M. / DENNETT, D. / HACKER, P.

/ SEARLE, J., La naturaleza de la conciencia: cerebro mente y lenguaje, Paidós, Barcelona, 2008, pp.

16 y 17.

[30] VIVES ANTÓN, Fundamentos del sistema penal, cit., p. 325.

[31] Utilizzo qui il termine “grammatica” nel senso di “grammatica profonda” del linguaggio che

parte dall’opera di WITTGENSTEIN. In questo senso, bisogna ricordare che il filosofo austriaco

distingue tra una “grammatica superficiale” (Oberflächengrammatik) ed una “grammatica

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 19 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftnref20
it/component/easyarticles/composer#_ftnref21
it/component/easyarticles/composer#_ftnref22
it/component/easyarticles/composer#_ftnref23
it/component/easyarticles/composer#_ftnref24
it/component/easyarticles/composer#_ftnref25
it/component/easyarticles/composer#_ftnref26
it/component/easyarticles/composer#_ftnref27
it/component/easyarticles/composer#_ftnref28
it/component/easyarticles/composer#_ftnref29
it/component/easyarticles/composer#_ftnref30
it/component/easyarticles/composer#_ftnref31
it/component/easyarticles/composer#_ftnref32


profonda” (Tiefengrammatik) del linguaggio.

[32] CRICK, F., The atonishing hipothesis, Touchstone Books, Londres, 1995, p. 30.

[33] BLAKEMORE, C., Mechanics of the mind, Cambridge University Press, Cambridge, 1977, p. 91.

[34] YOUNG, J. Z., Programs of the brain, Oxford University Press, Oxford, 1978, p. 119.

[35] ARISTÓTELES, Acerca del alma, Gredos, Madrid, 1978, p. 178.

[36] BENNETT, M. / HACKER, P. M. S., “La polémica”, cit., p. 38.

[37] Wittgenstein, L., Investigaciones Filosóficas, Crítica, Barcelona, 1988, parágrafo 283.

[38] Hacker, P. M. S., Wittgenstein: meaning and mind. (vol. III of an analytical commentary on the

Philosophical Investigations), Basil Blackwell, Oxford / Cambridge, 1990, p. 147.

[39] Hacker, Wittgenstein: meaning and mind, cit., p. 162.

[40] MARTÍNEZ FREIRE, P. F., La nueva filosofía de la mente, Gedisa, Barcelona, 1995, p. 84.

[41] KENNY, A., La metafísica de la mente: filosofía, psicología, lingüística, Paidós, Barcelona, 2000,

p. 204 y ss.

[42] FEYERABEND, P. K., Diálogo sobre el método, Cátedra, Madrid, 2000, p. 25.

[43] EINSTEIN, A., “Remarks concerning the essays brought together in this cooperative volume”,

en SCHILPP, P. A., (coord.), Albert Einstein, philosopher-scientist, Library of living philosophers,

Evanston, 1949, p. 684.

[44] WOOLGAR, S., Ciencia: abriendo la caja negra, Barcelona, Anthropos, 1991, p. 31.

[45] RESCHNER, N., Razón y valores en la era científico-tecnológica, Paidós, Barcelona, 1999, p. 59.

[46] Kuhn, T. S., La estructura de las revoluciones científicas, Fondo de Cultura Económica,

Madrid, 2005, p. 33.

[47] DIÉGUEZ LUCENA, A., Filosofía de la ciencia, Biblioteca nueva, Madrid, 1998, p. 174.

[48] Kuhn, T. S., La estructura de las revoluciones científicas, cit., p. 271.

[49] Kuhn, T. S., La estructura de las revoluciones científicas, cit., p. 93.

[50] GARCÍA JIMÉNEZ, L., “Aproximación epistemológica al concepto de ciencia: una propuesta

básica a partir de Kuhn, Popper, Lakatos y Feyerabend”, Andamios. Revista de investigación social

. vol. 4, núm. 8, 2008, p. 192.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 20 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftnref33
it/component/easyarticles/composer#_ftnref34
it/component/easyarticles/composer#_ftnref35
it/component/easyarticles/composer#_ftnref36
it/component/easyarticles/composer#_ftnref37
it/component/easyarticles/composer#_ftnref38
it/component/easyarticles/composer#_ftnref39
it/component/easyarticles/composer#_ftnref40
it/component/easyarticles/composer#_ftnref41
it/component/easyarticles/composer#_ftnref42
it/component/easyarticles/composer#_ftnref43
it/component/easyarticles/composer#_ftnref44
it/component/easyarticles/composer#_ftnref45
it/component/easyarticles/composer#_ftnref46
it/component/easyarticles/composer#_ftnref47
it/component/easyarticles/composer#_ftnref48
it/component/easyarticles/composer#_ftnref49
it/component/easyarticles/composer#_ftnref50
it/component/easyarticles/composer#_ftnref51


[51] Kuhn, T. S., La estructura de las revoluciones científicas, cit., pp. 149 y ss..

[52] DIÉGUEZ LUCENA, Filosofía de la ciencia, cit., p. 201.

[53] CHALMERS, A., ¿Qué es esa cosa llamada ciencia?, Siglo XXI, Madrid, 2003, p. 110.

[54] WITTGENSTEIN, L., Aforismos: cultura y valor, Austral, Madrid, 1995, p. 85.

[55] PUTNAM, H., Realism with a human face, Harvard University Press, Cambridge, 1990, p. 162.

[56] Jauregui Balenciaga, I. / Méndez Gallo, P., Modernidad y delirio, Escalera, Madrid, 2009, p. 67.

[57] TOULMIN, S., La comprensión humana, Alianza editorial, Madrid, 1977, p. 11.

[58] TOULMIN, La comprensión humana, cit., p. 176.

[59] TOULMIN, La comprensión humana, cit., p. 182.

[60] FEYERABEND, P. K., La ciencia en una sociedad libre, Siglo XXI, México D. F., 1998, p. 23.

[61] TOULMIN, La comprensión humana, cit., p. 375.

[62] Jauregui Balenciaga / Méndez Gallo, Modernidad y delirio, cit., p. 91.

[63] SÁNCHEZ ANDRÉS, J. V., “El espacio de la libertad en el determinismo”, Revista de occidente,

356, 2011, p. 72.

[64] BIGENWALD, A. / CHAMBON, V., “Criminal responsibility and neuroscience: no revolution

yet”, Frontiers in psychology, 10, 2019.

[65] BIGENWALD / CHAMBON, “Criminal responsibility”, cit., p. 16.

[66] SCHRÖDINGER, E., Ciencia y humanismo, 2ª edición, Tusquets, Barcelona, 1998, p. 14.

 

Repensando la (neuro)ciencia y su influencia en el Derecho penal*

di José Antonio Ramos Vázquez  

Sumario: 1. Introducción - 2. El pensamiento neurodeterminista - 3. Neurocientíficos jugando a

ser penalistas - 4. Problemas metodológicos y mereológicos del neurodeterminismo - 5. Los

problemas de la Ciencia con la “C” mayúscula - 6. Hacia una ciencia con la “c” minúscula - 7.

Conclusiones: el diálogo de las (neuro)ciencias con el Derecho penal.  

1. Introducción

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 21 di 42

it/component/easyarticles/composer#_ftnref52
it/component/easyarticles/composer#_ftnref53
it/component/easyarticles/composer#_ftnref54
it/component/easyarticles/composer#_ftnref55
it/component/easyarticles/composer#_ftnref56
it/component/easyarticles/composer#_ftnref57
it/component/easyarticles/composer#_ftnref58
it/component/easyarticles/composer#_ftnref59
it/component/easyarticles/composer#_ftnref60
it/component/easyarticles/composer#_ftnref61
it/component/easyarticles/composer#_ftnref62
it/component/easyarticles/composer#_ftnref63
it/component/easyarticles/composer#_ftnref64
it/component/easyarticles/composer#_ftnref65
it/component/easyarticles/composer#_ftnref66
it/component/easyarticles/composer#_ftnref67
it/#_ftn1


En tiempos de pandemia, muchas personas han redescubierto el imprescindible papel que la

ciencia (que las ciencias) ocupa en nuestras sociedades. También hemos podido apreciar el

impacto que, para la salud de toda la población, tiene el hecho de que haya sectores de la

población que no confían en la ciencia y optan por el escepticismo, cuando no en lo que se ha

dado en llamar conspiranoia.

Estamos, por tanto, viviendo una época en la que le pedimos a la ciencia que acuda, una vez más,

en nuestra ayuda. Y es, precisamente, ése su papel: ayudar al ser humano a entenderse mejor y a

sobrevivir en mejores condiciones.

Sin embargo, no conviene sobrevalorar la ciencia, ni convertirla en el eje de nuestra vida en

comunidad. Y algo de esto está sucediendo en el ámbito del Derecho penal cuando hablamos de

neurociencias. En efecto, durante los últimos 15 años hemos asistido a un creciente interés por el

impacto que las neurociencias puedan tener en nuestra disciplina, tanto a nivel teórico como a

nivel práctico.

A nivel macro, el “endiosamiento de las neurociencias”[1] ha producido un retorno inquietante:

el de la idea de determinismo. A nivel micro, los avances en neurociencias han conllevado el

debate sobre sus efectos como prueba en el proceso penal.

Todo ello ha sido estudiado ampliamente por la doctrina italiana[2]. Es más, probablemente sea

la doctrina italiana la que mejor ha trabajado estas cuestiones (sobre todo porque la praxis

jurisprudencial italiana ha sido mucho más receptiva a la prueba neurocientífica de lo que lo

haya sido, por ejemplo, la española[3]). No pretendo con este trabajo, por tanto, entrar en

cuestiones que ya han sido debatidas, con gran solvencia y altura, por la doctrina italiana, sino

aportar a este debate una perspectiva distinta: la de la filosofía del lenguaje y la de la filosofía de

la ciencia.

En efecto, desde el pionero trabajo de Vives Antón[4], parte de la doctrina española utiliza (

utilizamos) la filosofía del lenguaje como método para replantear los problemas teóricos del

Derecho penal (y el reto neurocientífico, sin duda, es problemático en nuestra disciplina). Por su

parte, la filosofía de la ciencia puede ofrecernos interesantes matices que puedan ayudarnos a

entender mejor la posición que la propia ciencia debe ocupar en nuestra sociedad. Y,

naturalmente, eso significa, también, la posición que deba ocupar en el Derecho penal y procesal

penal.

Por tanto, en las próximas páginas utilizaré un doble punto de vista: el de la filosofía del

lenguaje, para combatir la idea del determinismo neurocientífico, y el de la filosofía de la ciencia

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 22 di 42

it/#_ftn2
it/#_ftn3
it/#_ftn4
it/#_ftn5


para intentar (re)situar el pensamiento científico dentro de nuestras prácticas sociales y

culturales, trazando al final una serie de conclusiones que considero de interés para la reflexión

teórica acerca del Derecho penal y para la práctica judicial.  

2. El pensamiento neurodeterminista

Muchos neurocientíficos han postulado que nuestra vida como seres humanos libres es ilusoria y

que, en realidad, estamos controlados por nuestro cerebro y sus conexiones sinápticas. De ser

cierto esto, nos encontraríamos ante una idea inquietante, la de ser “meros juguetes de fuerzas

externas”[5]: así, cada ser humano sería “una máquina, un gran reloj estúpido que tiene la

impresión de estar actuando libremente, pero cuyos movimientos están completamente

controlados por las ruedas y pesas que tiene dentro”[6].

En lo que aquí nos importa, el determinismo hace quebrar toda ética y todo Derecho (penal)[7],

pues, a fin de cuentas, el problema real de la libertad como concepto no es “el problema de la

responsabilidad. ¿Cómo hay que entender que nos podamos responsabilizar de nuestros actos y

reprochárnoslos recíprocamente?”[8].

Este debate sobre libertad, Derecho penal, y neurociencia ha tenido lugar, de manera pionera, en

Alemania[9], con la irrupción de los trabajos de científicos como Singer[10], Prinz[11], y Roth[12],

que colocaron en primera línea de debate la cuestión del determinismo neurocientífico, y su

posible influencia en el Derecho penal.

Muy sintéticamente, Singer afirma que las percepciones que tiene el ser humano son el resultado

de procesos constructivos[13] y que la ciencia demuestra que no existe ninguna diferencia

sustancial entre el cerebro humano y el de los animales (que dicho autor considera claramente

determinados).  Por ello, la conclusión es que, aunque por el momento no sea posible, en el

futuro podremos reducir el comportamiento humano a funciones cerebrales, pues estamos

sometidos a las leyes deterministas que rigen los procesos psico-químicos[14].

En lo que respecta a Prinz, éste parte de que la libertad no es científicamente demostrable, por lo

que estaríamos ante una mera institución social[15], un constructo que, por mucho que tenga

indudables consecuencias a nivel social (algo que este autor reconoce expresamente), no deja de

ser una producción cultural.

Por último, Roth, sostiene que el ser humano nunca actúa libremente, sino que es el cerebro el

que controla nuestro comportamiento. Se trataría de una especie de cadena de mando en la que

el ser humano se percibiría –debido a un autoengaño- como libre, cuando no lo es en absoluto[16]

. Y ello porque, como resume Demetrio Crespo, “para él la representación tradicional según la

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 23 di 42

it/#_ftn6
it/#_ftn7
it/#_ftn8
it/#_ftn9
it/#_ftn10
it/#_ftn11
it/#_ftn12
it/#_ftn13
it/#_ftn14
it/#_ftn15
it/#_ftn16
it/#_ftn17


cual la voluntad se transforma en hechos concretos a través de una acción voluntaria dirigida

por un yo consciente no es más que una ilusión, debido a que como consecuencia de la

concatenación de la amígdala, el hipocampo y el nudo ventral y dorsal, la memoria emocional de

la experiencia (que trabaja de modo inconsciente) tiene la primera y la última palabra en lo que

concierne a la aparición de deseos e intenciones, de modo que las decisiones adoptadas ocurren

en el sistema límbico uno o dos segundos antes de que podamos percibirlas de modo consciente”
[17].

Esta última conclusión de Roth está conectada con el célebre experimento Libet[18], que habría

llegado a la conclusión de que toda acción humana consciente está precedido por una actividad

cerebral inconsciente y no controlada por el sujeto[19]. Sobre dicho experimento hablaré

brevemente en el apartado cuatro: por de pronto, una vez condensadas en tan pocas líneas la

posición científica de dichos autores, conviene indicar que algunos de ellos han ido más allá y

han extraído consecuencias para el Derecho penal.  

3. Neurocientíficos jugando a ser penalistas

Singer (quien, por cierto, ha mostrado su perplejidad por lo “poco que se han asombrado los

círculos jurídicos” con los supuestos avances deterministas en la neurociencia[20]) cree

conveniente mantener el castigo de las conductas desviadas en cuanto que necesidad social -o,

por mejor decirlo, en cuanto que necesidad de la “autocomprensión de la sociedad”. De hecho, el

mencionado autor no cree imprescindible dejar de utilizar conceptos como “libertad”,

“culpabilidad”, “pena” etc., proponiendo, no obstante, medidas de corte educativo como sanción.

Por todo ello, SINGER considera que, en realidad, se trata de hacer “más agradable lo mismo que

se hace ahora. Sólo cambia el enfoque”[21].

Por su parte, Roth, mucho más interesado en el concreto ámbito del Derecho penal (sobre todo a

raíz de sus colaboraciones con Merkel[22]) parece sustentar una concepción de la sanción penal

en cuanto que mantenimiento de la vigencia de la norma alla Jakobs, y nos dice que la sociedad

“debe en realidad ser capaz de inculcar a sus miembros un sentimiento de la responsabilidad por

sus propios actos; y precisamente a partir de la  idea de que, sin un sentimiento tal de

responsabilidad, la convivencia social se daña de forma duradera”[23].

Así, “la propuesta político-criminal de estos autores” –señala Feijoo Sánchez en referencia a

Roth/Merkel- “se ha concretado en una teoría de la prevención general positiva, dentro de la cual

las aportaciones de las neurociencias permitirían ampliar las posibilidades de alternativas con

fines preventivo-especiales (por ejemplo, en vez de ingreso en prisión, tratamiento en centros

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 24 di 42

it/#_ftn18
it/#_ftn19
it/#_ftn20
it/#_ftn21
it/#_ftn22
it/#_ftn23
it/#_ftn24


especializados para autores violentos previa aceptación del condenado)”[24].

En efecto, la prevención y las medidas de tratamiento son ideas básicas sobre las que gira la idea

de Derecho penal de los neurocientíficos deterministas. Así, resume Demetrio Crespo, aquéllos

“pasan a argumentar desde la perspectiva del imprescindible sostenimiento del orden

normativo, lo que acontece de manera totalmente independiente de si estamos determinados o

no, porque el Estado debe garantizar un mínimo de confianza mutua, en el sentido de la

prevención general positiva sostenida por Günther Jakobs, donde lo decisivo no es tanto si se

puede (o es legítimo) sancionar, sino más bien cómo hacerlo. En este sentido, los autores

consideran una obligación moral y jurídica ofrecer al delincuente un amplio abanico de medidas

de tratamiento que, por respeto al derecho fundamental a la dignidad humana, solo podrían ser

aceptadas de modo voluntario, y no impuestas. Sólo en el caso de que no fueran aceptadas

voluntariamente, la alternativa consistiría en penas de multa o privativas de libertad, tal y como

sucede actualmente”[25].

Estas ideas preventivistas son objeto de crítica por parte de la doctrina penal alemana. Así,

Hirsch, con gran contundencia, pone de relieve que “si se sustituyera la punición por medidas

curativas, como resulta de un punto de vista puramente determinista, no se podrían excluir

consecuentemente esterilizaciones y castraciones en delitos sexuales, tratamientos médicos

desencadenantes de estados de debilidad duraderos en delincuentes violentos y ladrones,

intervenciones quirúrgicas en el cerebro, etc. Daños de carácter físico y psíquico en agotadores

campos de prisioneros, ampliamente practicados por las dictaduras del siglo XX, proporcionan

además una cierta idea”[26].

Por mi parte, quisiera señalar que no es de extrañar que los postulados neurodeterministas en

materia penal vayan en la línea de la inocuización o de la prevención especial positiva: en efecto,

eliminada la libertad de acción (y el yo, esto es, la persona como sujeto individual) como eje

prioritario del Derecho penal, lo que resta es sólo el sistema, la estabilidad y la segregación.

Esta armónica convivencia entre las ideas de inocuización que campean por la política criminal

de nuestros días y la búsqueda de anclajes científicos parece probar la escasa inocencia

ideológica de este eterno retorno al determinismo. En cambio, seguidamente intentaré

demostrar que el ser humano no está determinado, no es una máquina, no es un elemento más

de un sistema termodinámico. Sin la afirmación de la libertad, no sólo se colapsa nuestro mundo,

sino que también desaparece toda esperanza posible en un Derecho penal respetuoso con los

principios ilustrados. Y esa afirmación de la libertad puede perfectamente realizarse desde el

punto de vista de la filosofía del lenguaje.  

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 25 di 42

it/#_ftn25
it/#_ftn26
it/#_ftn27


4. Problemas metodológicos y mereológicos del neurodeterminismo

Dado que es el experimento Libet el icono, por así decirlo, de la negación de la libertad en la

neurociencia actual, comenzaré este apartado, dedicado a los problemas metodológicos que

plantea la visión neurodeterminista, señalando que el propio LIBET no era determinista y

siempre renegó de las visiones antilibertarias de sus descubrimientos (que son eso,

descubrimientos científicos, no teorías sobre el ser humano).

En efecto, el problema fundamental de las conclusiones que se suelen extraer del experimento

Libet no es si hay o no unas concretas condiciones neuronales que nos indiquen la existencia o

no de la voluntad, sino si podemos extraer de todo ello alguna conclusión determinista. Y, en un

trabajo de 1999, dicho científico realiza una serie de matizaciones sobre trabajos anteriores que

nos sirven, entre otras cosas, para mostrar que ni él mismo se citaría como base para una

concepción determinista del ser humano. De hecho, él mismo sostiene que el determinismo es

una creencia especulativa, no una proposición científica demostrada y que la existencia de la

libertad de acción “es una opción científica al menos tan buena, si no mejor, que su negación por

la teoría determinista”[27].

Esto sentado, y obviando otros problemas metodológicos, quisiera dejar sentado, en primer

lugar, que hay una confusión de fondo en el debate sobre neurodeterminismo.

Utilizaré en este momento un largo fragmento de Bennett y Hacker que coloca la discusión en,

creo, sus justos términos:

“Las preguntas empíricas sobre el sistema nervioso son el campo de la neurociencia. El cometido

de ésta es establecer los hechos en lo que concierne a las estructuras y las operaciones neurales.

Es tarea de la neurociencia cognitiva explicar las condiciones neurales que hacen posibles las

funciones perceptivas, cognitivas, cogitativas, afectivas y volitivas. Las investigaciones

experimentales confirman o cuestionan tales teorías explicativas. Por contraste, las preguntas

conceptuales (las que, por ejemplo, se refieren a los conceptos de mente o memoria, pensamiento

o imaginación), la descripción de las relaciones lógicas entre los conceptos (como las que existen

entre los conceptos de percepción y sensación o los de conciencia y autoconciencia) y el examen

de las relaciones estructurales entre los distintos campos conceptuales (por ejemplo, entre el

psicológico y el neural, o el mental y el conductista), son el campo propio de la filosofía.

Las preguntas conceptuales son previas a las cuestiones de verdad y falsedad. Son preguntas que

conciernen a nuestras formas de representación, no a la verdad o falsedad de afirmaciones

empíricas. Estas formas están presupuestas en las afirmaciones científicas verdaderas (y en las

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 26 di 42

it/#_ftn28


falsas) y las teorías científicas correctas (e incorrectas). No determinan lo que es empíricamente

válido, sino más bien lo que tiene o no tiene sentido. De ahí que las preguntas conceptuales no

sean pertinentes ni en la investigación y la experimentación científicas ni en la teorización

científica. Y es que cualquiera de estas investigaciones y teorizaciones presuponen los conceptos

y las relaciones conceptuales en cuestión”[28].

En efecto, no se trata de que exista un conflicto entre las conclusiones de ambas disciplinas, sino

dos lógicas de investigación distintas, en la que la filosófica establece, de algún modo, las reglas

del juego de la científica.

En este sentido, una afirmación clara y rotunda como “creo que el ser humano es libre” tiene dos

opciones de respuesta: “¿qué pruebas tienes?” o “libre, ¿en qué sentido?”. La primera,

obviamente, reclama la presentación de algún tipo de evidencia empírica. La segunda

reclamaría, en cambio, clarificación conceptual.

Pero resulta que la libertad implica una cierta imagen del mundo, de modo que “mal podría

afirmarse o negarse desde datos empíricos, pues de lo que en ella se trata es de ver el mundo de

un modo u otro”[29]. De esta suerte, si la neurociencia pretende desvelar el “misterio” de la

libertad, creo que se equivoca, porque ni hay tal “misterio” ni, de haberlo, es resoluble

científicamente, al no existir ninguna comprobación empírica posible. Creo que nadie se plantea

seriamente decir “sólo si se descubre tal o cual cosa podré decir que soy libre” (o a la inversa:

“soy libre hasta que la ciencia no me demuestre lo contrario”). No es la ciencia la que puede

demostrar la libertad. Ni la no-libertad.

Por ejemplo, volviendo al experimento Libet, al que sistemáticamente se recurre como “prueba”

de que la decisión voluntaria no existe, no hay nada en él que, desde mi óptica, constituya un

criterio de si el hombre es libre o no. Ni siquiera de qué sea “tomar una decisión”. A unos

impulsos cerebrales o a unas conexiones sinápticas dadas no se les puede llamar

inteligiblemente “decisión”. No es ésa la gramática de “decidir”[30].

Dicho lo anterior, y como claro ejemplo, en mi opinión, de los problemas conceptuales que

plantea la visión del ser humano que nos ofrecen los neurocientíficos, cabe decir que en multitud

de ocasiones la mayor fuente de mistificación y uno de los sedicentes misterios del cerebro, es

adscribir atributos psicológicos al cerebro en sí mismo considerado, en vez de al ser humano.

En efecto, muchos neurocientíficos predican del cerebro o, incluso, de sus partes, cualidades que

usualmente atribuimos sólo al ser humano. Unos ejemplos:

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 27 di 42

it/#_ftn29
it/#_ftn30
it/#_ftn31


“Lo que ves no es realmente lo que hay: es lo que tu cerebro cree que hay (…) El cerebro hace la

mejor interpretación que puede de acuerdo con su experiencia previa y la información limitada

y ambigua que los ojos le proporcionan”[31].

“Tales neuronas poseen conocimientos. Tienen inteligencia, pues son capaces de calcular la

probabilidad de acontecimientos externos”[32].

“Podemos considerar todo acto de ver como una búsqueda continua de las respuestas a

preguntas formuladas por el cerebro. Las señales que proceden de la retina constituyen

mensajes que transmiten esas respuestas. A continuación, el cerebro utiliza esa información para

construir hipótesis adecuadas sobre lo que hay”[33].

Como vemos, el cerebro nos engaña, interpreta, busca, construye hipótesis etc. Esa parte de

nuestro cuerpo tiene, por tanto, de acuerdo con esta perspectiva, cualidades que normalmente

aplicamos al ser humano en su conjunto. Es más, incluso las partes de dicho órgano (las

neuronas) tienen conocimientos e inteligencia.

El problema de esta visión es que incurre en la falacia mereológica, la misma que ya Aristóteles,

denunciaba en el siglo IV a. C.[34], es decir, la falacia consistente en la la adscripción a las partes

de cualidades que son privativas del todo.

En este sentido, creo fundamental dejar sentado que la atribución de atributos psicológicos al

cerebro no tiene sentido, es conceptualmente inapropiada y fuente de importantes confusiones

metodológicas.

Señalan, por ejemplo, Bennett y Hacker lo siguiente:

“Llamaremos “principio mereológico” en neurociencia al principio de que los predicados

psicológicos aplicables únicamente a un ser humano (u otro animal) en su totalidad no se pueden

aplicar de modo inteligible a sus partes, por ejemplo, al cerebro (...) Los predicados psicológicos

se aplican paradigmáticamente al ser humano (o animal) como un todo y no al cuerpo y sus

partes”[35].

Es decir, conviene hacer hincapié en que una gran cantidad de expresiones, entre las que

destacan los términos psicológicos, son predicables stricto sensu sólo de seres humanos y ello por

la sencilla razón de que los criterios de aplicación de tales expresiones son ciertos

comportamientos en contextos específicos analizados desde la óptica de un complejo y

ramificado background manifestado en el comportamiento.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 28 di 42

it/#_ftn32
it/#_ftn33
it/#_ftn34
it/#_ftn35
it/#_ftn36


Un corolario evidente de esta premisa es que carece de sentido adscribir sensaciones,

pensamientos, capacidades sensoriales etc. - salvo, por supuesto, en el supuesto de un uso

metafórico o metonímico del lenguaje - ni a seres inanimados ni al propio cuerpo humano en su

conjunto, ni a alguna de sus partes (señaladamente el cerebro) ni, a fortiori, a las partes de las

partes (p. ej., las neuronas).

“Sólo de lo que se comporta como un ser humano” – nos dice Wittgenstein – “se puede decir que

tiene dolor”[36]. Y éste es un principio, como bien recalca Hacker, gramatical, “no una

generalización empírica o una necesidad metafísica”[37].

En efecto, no es un hecho empírico que sea la persona la que tenga hambre y no, vgr., su

estómago. Tampoco es un principio metafísico, derivado de la esencia del cuerpo humano o del

pensamiento que es la persona quien reflexiona y no su cerebro. Es la gramática la que excluye

la atribución de la toma de decisiones al cerebro: no existen condiciones de aplicación para el

uso correcto de “su cerebro tomó una decisión”.

Aplicando esta idea a la neurociencia y sus descubrimientos, la conclusión es clara: la

comprensión de un texto, el cálculo, la percepción del mundo real y, en lo que aquí nos importa,

la decisión voluntaria, son, se nos dice, “operaciones cerebrales”, pero tan poco sentido tiene

decir “mi mente tiene dolor de muelas” como que mi cerebro percibe la realidad, construye

hipótesis o toma decisiones 800 milisegundos antes de que yo lo haga. Éstos son predicados

referidos a los seres humanos, aplicados sobre la base de un comportamiento sofisticado y

presuponiendo capacidades complejas.

No “ve” más el cerebro de lo que “ve” la mente, pues soy yo quien veo. Alguien puede decir:

“espera un momento y te doy la respuesta”, pero no “espera un momento a que mi cerebro me dé

la respuesta y luego yo te la doy a ti”[38]. Tampoco tendría sentido que usted, querido lector,

dijese “mi cerebro está leyendo este trabajo” o “el cerebro del profesor Ramos me está

aburriendo” (o que yo dijese que mi cerebro decidió por sí mismo escribir este trabajo y yo le

estoy obedeciendo).

Por ello, como mencionaba antes, querría alertar sobre el peligro de considerar al cerebro como

una especie de ente que reúne una serie de capacidades que no tiene. E, insisto, no las tiene no

porque yo tenga un descubrimiento empírico que revelarles en este momento, sino porque no es

conceptualmente correcto afirmar tal cosa. Y los problemas son mayores de lo que parecen: al

enunciar frases como “el cerebro decide en cada momento qué acciones realizamos” estamos

otorgando al cerebro cualidades que no tiene, y al ser humano una naturaleza que no es la suya.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 29 di 42

it/#_ftn37
it/#_ftn38
it/#_ftn39


En suma, el cerebro no es un sujeto lógicamente apropiado para serle atribuidos predicados

como, en lo que aquí nos importa, “decidir”. Y, desde luego, tanto esta adscripción como la idea

de que decida por nosotros (estableciendo una cesura entre nosotros y nuestros cerebros) como

la de que nos engaña son formas degeneradas de cartesianismo.

En suma, teniendo en cuenta que lo específico de la acción humana no es algo físico, sino

contextual, parece claro que bajo ningún concepto un determinado estado cerebral puede ser

entendido como criterio de un determinado comportamiento. Ni el lenguaje de los términos

psicológicos es el de la neurofisiología, pues, aunque los fenómenos psicológicos pudiesen ser

deducidos de los neurológicos, no podrían ser explicados por ellos[39], pues lo que otorga

significado a cualquier producto de mi cerebro es algo completamente exterior a él[40].

Nada de lo que se pueda decir inteligiblemente que realiza un cerebro puede constituir un

criterio de lo que el ser humano hace. No son los cerebros los que sienten dolor o toman

decisiones, sino las personas. En este sentido, cuando los neurocientíficos manifiestan que

cuando una persona toma una decisión algo sucede en su cerebro y que, por tanto, esto

constituye un criterio de “decidir”, están mostrando, en mi opinión, una enorme confusión sobre

el concepto de comportamiento en general y sobre los criterios de actuar y de tomar una decisión

en particular.

Dicho lo anterior, tengo que añadir que, en realidad, el problema de fondo es considerar que la

ciencia está capacitada para ofrecernos verdades absolutas. Es decir, hemos convertido la ciencia

en “nuestra religión favorita”[41]. Por ello, en segundo lugar, me parece conveniente abordar,

desde la perspectiva de la filosofía de la ciencia, el puesto que ésta debe desempeñar dentro de

las muchas maneras que los seres humanos tenemos de entender el mundo. Y ello porque, como

dijo nada menos que Einstein: “La ciencia sin epistemología es – en la medida en que sea

concebible – primitiva y confusa”[42].  

5. Los problemas de la Ciencia con la “C” mayúscula

Ciertamente, no es sencillo capturar la esencia de ese “organismo complejo y cambiante”[43] que

llamamos ciencia, sobre todo porque “la indagación científica es la búsqueda de un ideal

inalcanzable: el ideal de una ciencia perfecta, que nos permite una versión verdadera y

completamente adecuada de cómo funcionan las cosas en el mundo”[44].

Mi objetivo en este apartado es negar la existencia de dicha ciencia perfecta (la ciencia con la “C”

mayúscula) y, como no puede ser de otra manera, habré de hacer referencia, en primer lugar, a

Thomas S. Kuhn, quien, de algún modo, dinamitó la discusión sobre el concepto de ciencia y

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 30 di 42

it/#_ftn40
it/#_ftn41
it/#_ftn42
it/#_ftn43
it/#_ftn44
it/#_ftn45


sobre cómo se desarrolla la labor científica con su obra La estructura de las revoluciones

científicas (publicada originariamente en 1962), exponiendo que la ciencia es altamente

permeable a consideraciones ideológicas, cuando no meramente de conveniencia o de estética.

En efecto, Kuhn mantiene que –tras el período precientífico-, la Historia de la Ciencia nos

demuestra que existen dos fases: la fase de ciencia normal, esto es, aquel período en el que hay

una “investigación basada firmemente en una o más realizaciones científicas pasadas,

realizaciones que alguna comunidad científica particular reconoce, durante cierto tiempo, como

fundamento para su práctica posterior”[45], y los períodos de crisis, que desembocan en las

revoluciones científicas (que, a su vez, dan lugar a un nuevo período de ciencia normal).

Los períodos de ciencia normal son, por tanto, los que conforman la mayor parte de la actividad

científica, y en ellos la labor de investigación se desarrolla bajo el dominio de un paradigma. Un

paradigma es, ante todo, un modelo teórico que resuelve algún problema científico de relevancia

y que, por ello mismo, sirve como ejemplo para intentar resolver otros problemas distintos. Pero,

en un sentido más amplio, los paradigmas incluyen “otros componentes de tipo axiológico,

metodológico y ontológico, que son la seña de identidad de una comunidad científica”[46]. Así,

en suma, “un paradigma es lo que los miembros de una comunidad científica comparten, y,

recíprocamente, una comunidad científica consiste en hombres que comparten un paradigma”

[47].

Sin embargo, cuando no todos los fenómenos son explicables de manera coherente con el

paradigma, cuando éste no es capaz de absorber más anomalías, la ciencia normal entra en

crisis: la comunidad científica deja de creer en el paradigma como en un dogma, se replantea los

presupuestos de su labor y surge la ciencia revolucionaria.

Las crisis, por tanto, son una condición previa y necesaria del nacimiento de nuevas teorías y el

cambio de paradigma es una suerte de batalla entre grupos de científicos, que buscan la

imposición del nuevo paradigma – de un lado – o resistirse a abandonar el viejo –de otro.

Cuando adviene un paradigma nuevo, cuando finalmente desplaza al viejo, se produce la

revolución científica, que altera el modo mismo de pensar de los científicos, ya que se deben

albergar esos nuevos descubrimientos en conceptos no articulables en el viejo paradigma. Por

eso mismo, “la violación o distorsión de un lenguaje científico que previamente no era

problemático es la piedra de toque de un cambio revolucionario”[48].

Pero el cambio revolucionario conlleva una modificación más importante aún del normal

transcurso de la labor científica: si en los períodos de ciencia normal existe un crecimiento, una

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 31 di 42

it/#_ftn46
it/#_ftn47
it/#_ftn48
it/#_ftn49


adición acumulativa de conocimiento, la ciencia revolucionaria no es acumulativa. El progreso

científico, por tanto, se produce a través de estas revoluciones (y no de modo acumulativo, como

si fuese una línea ininterrumpida de progreso), al acontecer la sustitución de un paradigma por

otro, planteándose nuevas problemáticas, nuevos métodos y nuevas concepciones del mundo[49]

.

Como resultado de ello, la recepción de un nuevo paradigma frecuentemente hace necesaria una

redefinición de la ciencia correspondiente. Algunos problemas antiguos pueden relegarse a otra

ciencia o ser declarados absolutamente no científicos. Otros que anteriormente eran triviales o

no existían siquiera, pueden convertirse, con un nuevo paradigma, en los arquetipos mismos de

la realización científica de importancia. Y, al cambiar los problemas, también lo hacen, a

menudo, las normas que distinguen una solución científica real de una simple especulación

metafísica, de un juego de palabras, de un juego matemático. Así, señala Kuhn, “la tradición

científica normal que surge de una revolución científica es no sólo incompatible sino también a

menudo realmente incomparable con la que existía con anterioridad”[50].

Por tanto, los cambios de paradigma (las revoluciones) nacen del descontento y se imponen por la

fuerza persuasiva de sus defensores dentro de la comunidad científica establecida. Y, una vez

impuesto el nuevo paradigma, al modificarse toda la cosmovisión asociada al anterior, ambas

teorías devienen inconmensurables, es decir, dado que el significado de un término científico

viene dado por el papel que desempeña en una teoría dada y por el sistema de relaciones

conceptuales que se establece entre dicho término y los restantes términos del paradigma, no

existe una base puramente observacional que sirva como fundamento neutral para dirimir la

lucha entre paradigmas, pues toda observación presupone la validez de una teoría dada. Es

decir, es imposible comparar de forma detallada, objetiva y neutral el contenido de las teorías en

función de la evidencia empírica con el fin de determinar cuál es definitivamente superior o más

verdadera[51].

Aunque con posterioridad Kuhn matizó mucho su posición originaria, el impacto de estas ideas

ha sido enorme en la discusión filosófica y científica de la segunda mitad del siglo XX.

En efecto, la obra de Kuhn coloca en una situación muy delicada no sólo el dogma de la

superación de las teorías por su mejor adecuación a los hechos, sino a la propia racionalidad de

la empresa científica. Respecto a lo primero, recordemos que los paradigmas son

inconmensurables y no hay modo de resolver cuál de ellos explica mejor el mundo. Aún más, el

propio mundo cambia en cada paradigma, en el sentido de que los científicos de distintos

paradigmas miran un mismo mundo, pero ven cosas distintas. Respecto a lo segundo, subsiste

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 32 di 42

it/#_ftn50
it/#_ftn51
it/#_ftn52


esa sombra de irracionalidad en el hecho de que sean condicionamientos personales de los

integrantes de la comunidad científica los que, a la postre, determinen la victoria de uno u otro

paradigma. Los intentos de Kuhn para matizar esta afirmación no convencen: su idea de que las

teorías científicas posteriores son mejores a la hora de resolver enigmas es contradictoria con su

idea de que qué cuenta como enigma depende del paradigma[52].

En mi opinión, Kuhn visualizó correctamente –de acuerdo con lo que la Historia nos demuestra-

el carácter poliédrico de la empresa científica y de los cambios de paradigma. Pero, al no ser

capaz de encontrar una lógica racional a todo ello, parece, efectivamente, que nos sumerge en un

mundo de relativismo e irracionalidad.  

6. Hacia una ciencia con la “c” minúscula

Se suele postular una Ciencia con C mayúscula de la que los científicos (y no sólo ellos, sino

también muchas personas corrientes) pretenden extraer conclusiones absolutas sobre la

naturaleza y sobre nosotros mismos. Pero ni es eso lo que la Historia nos demuestra, ni la idea de

una ciencia absoluta (por así denominarla) se puede sustentar racionalmente, hasta el punto de

que no existe un acuerdo suficientemente consolidado sobre qué sea la ciencia.

Decía Wittgenstein: “aquello de lo que me defiendo es el concepto de una exactitud ideal que nos

hubiese sido dada a priori, por así decirlo. En épocas distintas son distintos nuestros ideales de la

exactitud: y ninguno es el superior”[53]. Nosotros, en cambio, permanecemos aún en la idea –

heredada de la eclosión de la mecánica newtoniana- de la precisión absoluta, del saber global,

del progreso ilimitado; idea que tiene su origen en la “ilusión trascendental” kantiana, es decir,

que es posible un conocimiento absolutamente objetivo, independiente del contexto y la

perspectiva del sujeto cognoscente – y que ese sedicente conocimiento objetivo lo puede ofrecer

la ciencia[54] – . Y, de ahí, señalan Jáuregui Balenciaga y Méndez Gallo surge la idea de que la

ciencia “es independiente de lo humano, está por encima de ello. En otras palabras, la ciencia es

la nueva forma de trascendencia, de religiosidad, de espiritualidad”[55].

Con todo ello, no obstante, no quiere decirse que la ciencia no contribuya de modo decisivo al

conocimiento humano, ni que sea imposible determinar qué teorías contribuyen mejor a dicha

meta y cuáles peor. Pero, en todo caso, la labor científica y su estatus epistemológico han de

entenderse en sus justos términos como, creo, hace Toulmin. Señala dicho autor, como premisa,

que “los hombres demuestran su racionalidad, no ordenando sus conceptos y creencias en

rígidas estructuras formales, sino por su disposición a responder a situaciones nuevas con

espíritu abierto, reconociendo los defectos de sus procedimientos anteriores y superándolos.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 33 di 42

it/#_ftn53
it/#_ftn54
it/#_ftn55
it/#_ftn56


Aquí, nuevamente, las nociones fundamentales son la de “adaptación” y “exigencia”, más que las

de forma y validez”[56].

Es decir, la actividad científica es una más de nuestras empresas colectivas de conocimiento y el

problema de la racionalidad no debe ser situado en la argumentación lógica o en los sistemas

conceptuales, sino en el contexto de las actividades humanas.

De hecho, “en vez de ser los conceptos sociales y políticos en un todo diferentes de los conceptos

de las ciencias de la naturaleza, como inicialmente cabría suponer, las relaciones entre el

pensamiento y la práctica en la ciencia y en la política son muy similares. En ambos casos, la

aparición de un nuevo concepto importante está precedida por el reconocimiento de nuevos

problemas y está asociada a la introducción de nuevos procedimientos para abordar esos

problemas. En ambos campos, los conceptos adquieren significado sirviendo a fines humanos

relevantes en los casos prácticos reales. En ambos campos, los cambios sucesivos en la aplicación

de esos conceptos van asociados al refinamiento progresivo o la complicación creciente de su

significado. Y, en ambos campos, la “racionalidad” del conjunto de los procedimientos o

instituciones existentes depende del margen que exista para criticarlos y modificarlos desde

dentro de la empresa misma”[57].

Esto sentado, Toulmin ataca la idea de que los términos utilizados en las teorías científicas se

refieran directamente a clases de objetos naturales y que sus proposiciones generales afirmen o

impliquen directamente “generalizaciones empíricas universales” sobre dichos objetos

naturales. En efecto, “el conocimiento empírico que una teoría científica nos brinda es siempre el

conocimiento de que algún procedimiento general de explicación, descripción o representación

(especificado en términos abstractos, teóricos), puede aplicarse exitosamente (de manera

específica y con un grado particular de precisión, discriminación o exactitud) a una clase

particular de casos (especificados en términos concretos, empíricos)”, de modo que “en la

ciencia, el significado se muestra por el carácter de un procedimiento explicativo; y la verdad,

por el éxito de los hombres en hallar aplicaciones para ese procedimiento”[58].

Esto último me resulta particularmente sugerente, pues nos hace descender de la razón teórica a

la razón práctica, que es donde –creo- ha de hacerse residir toda la actividad científica (y, en

general, todo intento de mejora de nuestro conocimiento acerca del ser humano). Después de

todo, “razón y práctica no son dos realidades distintas, sino partes de un único proceso

dialéctico”[59].

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 34 di 42

it/#_ftn57
it/#_ftn58
it/#_ftn59
it/#_ftn60


En conclusión, Toulmin propone sustituir la racionalidad clásica por la actitud de razonabilidad,

relacionando esta actitud con el examen de los fundamentos del conocimiento. Así pues, “lo que

señala como racional a la obra de un científico no es su competencia para la manipulación

formal de conceptos y argumentos establecidos, sino su disposición a concebir, explorar y

criticar nuevos conceptos, argumentos y técnicas de representación, como maneras de abordar

los problemas principales de su ciencia”[60].

Por resumir: argumentar, justificar y razonar críticamente son las actividades básicas de todo

científico que se tome en serio su labor. Y esto significa: un científico lo es de verdad en la

medida en que sea capaz de poner en tela de juicio las verdades asentadas en su contexto

histórico. Galileo y Copérnico pasaron a la Historia por aniquilar el geocentrismo de su época,

pero no fue en absoluto un proceso fácil, ni tenían el aprecio de sus contemporáneos (de hecho,

muchos siglos antes Aristarco había propuesto ya el heliocentrismo, sin éxito); Newton pasó a la

Historia por sentar las bases de la ciencia moderna, y Einstein por liquidarla. Si cualquiera de

ellos hubiese creído que la ciencia proporciona verdades universales, objetivas y eternas, no

habríamos tenido ningún avance científico en los últimos 500 años.  

7. Conclusiones: el diálogo de las (neuro)ciencias con el Derecho penal

Como acabamos de ver, el problema de la ideología científica (porque la ciencia es también

ideología) reside en su pretensión de constituirse en tanto que metadiscurso, (y además

verdadero, por encima de los saberes, ideologías y opiniones particulares). Sin embargo, en mi

opinión, prácticas, razonabilidad, argumentación y justificación (y no objetividad, verdad etc.)

han de ser las líneas maestras de todo aquello que aspire a ser considerado ciencia.

Debe rechazarse, por tanto, con firmeza la pretensión de los científicos de imponer una supuesta

superioridad epistemológica de la ciencia y someter todo pensamiento a la sedicente verdad

científica. Ciencia, por tanto, no es un estado unívoco del saber humano, sino un conglomerado

de teorías que son desechadas o aceptadas en una línea temporal dada.

Esto, creo, se puede observar muy bien hoy en día, en un año 2020 en el que estamos viviendo

una pandemia de la que la ciencia nos ha ido poco a poco diciendo cosas, pero con

contradicciones y errores (como, de hecho, la ciencia actúa): ¿se transmite por aerosoles o por

superficies? ¿quien pasa la enfermedad Covid-19 queda inmunizado para siempre o sólo por un

tiempo? ¿hay grupos sanguíneos más propensos a contraer la enfermedad?

Pedirle a la ciencia que, desde el primer momento, tuviese respuestas claras e incontrovertidas a

una pandemia es exigirle demasiado. Sus resultados son provisionales, sujetos a discusión,

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 35 di 42

it/#_ftn61


cambiantes, como lo es nuestro mundo. En absoluto se parece a esa ciencia contemporánea que,

muchas veces, produce un discurso vacío de todo trazo de humanidad, de diálogo, de retórica, de

intersubjetividad. Y cuando la ciencia tiene pretensiones excesivas, lleva consigo el germen de un

totalitarismo potencial. Es decir, “no es que la ciencia sea totalitaria, pero evoluciona hacia ese

paraje, en gran medida porque el método científico fortalece la confusión entre el mundo de la

ciencia y el mundo de la vida (…) Inscribirse en el discurso científico es perder la conexión del

ser humano al mundo, a la experiencia”[61]. Pero es posible recuperar esa conexión de la ciencia

con el ser humano, incluso en el ámbito aquí tratado, el de la neurociencia.

Antes, recapitulemos:

i) Las neurociencias eclosionaron a finales del s. XX, con una serie de científicos que

mantuvieron “actitudes entusiastas que han anunciado prematuramente el advenimiento de

progresos que no se han visto”[62]. Entre dichas afirmaciones entusiastas, estaba la de que se

había descubierto que el ser humano estaba determinado por su cerebro y, por tanto, nunca

toma decisiones libres (apartados 1 y 2).

ii) Aparte de dicho optimismo circunscrito al ámbito estrictamente científico, muchos

neurocientíficos trasladaron dicha conclusión (la del determinismo) al ámbito del Derecho penal,

proponiendo la eliminación del concepto de acción libre y un Derecho penal basado en la

inocuización y la prevención general positiva (apartado 3).

iii) Sin embargo, el determinismo neurocientífico no se puede sostener desde el punto de vista de

la filosofía del lenguaje. Decir que el cerebro toma decisiones antes que nosotros o que nuestras

neuronas nos dominan es cometer una falacia mereológica (apartado 4).

iv)  El neurodeterminismo parte de una cierta idea de ciencia que considera ésta un método para

encontrar verdades objetivas, incontrovertidas y permanentes, cuando la reflexión teórica del

último siglo sobre la ciencia descarta completamente que ésta sea capaz de ofrecer dichas

verdades (apartado 5).

v) La ciencia, en realidad, es una de las muchas maneras que el ser humano tiene de obtener

conocimiento, de acuerdo con sus intereses y con las particularidades de su forma de vida. Un

modo de explicar no la realidad inmutable y objetiva, sino nuestra realidad contextualizada y

mutable (apartado 6).

Por ello, una vez descartado que las neurociencias sean capaces de concluir que estamos

determinados por nuestro cerebro, y resituada su posición como tales ciencias, creo que deben

desarrollar una tarea más modesta, pero, sin duda, muy útil en el Derecho (procesal) penal.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 36 di 42

it/#_ftn62
it/#_ftn63


Así, en un reciente artículo titulado “Responsabilidad penal y neurociencia: aún no ha habido

revolución”[63], Bigenwald y Chambon concluyen lo siguiente: “lejos de constituir una

revolución, la neurociencia demuestra ser más beneficiosa cuando entra en un matizado diálogo

con el Derecho para ayudar a los tribunales en su función de búsqueda de la verdad (...) A pesar

de que Neurolaw evoca a menudo una neurocientificación del Derecho, podría con mayor

propiedad referirse a una juridificación de la neurociencia, es decir, un pensamiento jurídico

que integraría y aplicaría descubrimientos científicos en la justicia penal”[64].

Comparto dicha opinión y me gustaría sacar una conclusión muy similar: las neurociencias no

pueden arrogarse la capacidad de cancelar el Derecho penal con sus sedicentes descubrimientos

deterministas. Tampoco deben jugar a ser penalistas o diseñadores de la política criminal (del

mismo modo que ningún jurista indica a los científicos cómo alcanzar sus objetivos de

investigación). Pero sí pueden y deben ser de ayuda para, en el proceso, y con los objetivos

propios del Derecho penal, ayudar a comprender mejor la conducta del sujeto juzgado y su

inclusión o no dentro de los parámetros conceptuales que los juristas manejamos (culpabilidad,

dolo, imputabilidad, etc.). Y esta función no es menor en absoluto, porque supone, ni más ni

menos, que colaborar en una de las más importantes tareas de nuestra vida social: acreditar

unos hechos y determinar la responsabilidad que una persona tiene por sus propios actos frente

al conjunto de la sociedad.

A aquellos (neuro)científicos a los que esto les parezca poco, me gustaría recordarles la opinión

de un científico de espesor como fue Erwin Schrödinger:

“Entonces, ¿cuál es, para usted, el valor de la ciencia natural? A lo que respondo: su objetivo,

alcance y valor son los mismos que los de cualquier otra rama del ser humano. Pero ninguna de

ellas por sí sola tiene ningún alcance o valor si no van unidas. Y este valor tiene una definición

muy simple: obedecer el mandato de la deidad délfica conócete a ti mismo”[65].

             

* Este trabajo se enmarca en el proyecto de investigación “Derecho penal y comportamiento

humano” (RTI2018-097838-B-I00) concedido por el Ministerio de Ciencia, Innovación y

Universidades de España (IP: Prof. Dr. Eduardo Demetrio Crespo).

https://blog.uclm.es/proyectodpch/

[1] BENNETT, M., “Neurociencia y filosofía”, en BENNETT, M. / DENNETT, D. / HACKER, P. /

SEARLE, J., La naturaleza de la conciencia: cerebro mente y lenguaje, Paidós, Barcelona, 2008, p.

74.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 37 di 42

it/#_ftn64
it/#_ftn65
it/#_ftn66
it/#_ftnref1
https://blog.uclm.es/proyectodpch/
it/#_ftnref2


[2] El lector italiano conocerá, sin duda, mucho mejor que yo dichos trabajos, por lo que me

remito, sin más, a GRANDI, C., Neuroscienze e responsabilità penale. Nuove soluzioni per problemi

antichi?, Giappichelli, Torino, 2016; más recientemente, con la misma solvencia: GRANDI, C.,

“Diritto penale e neuroscienze: punti fermi (se mai ve ne siano) e questioni aperte”, Diritto penale

e uomo, 4/2019; GRANDI, C., “Neuroscienze e capacità di intendere e volere: un percorso

giurisprudenziale”, Diritto penale e proceso, 2020-1, pp. 24 y ss. En dichas obras, el lector

encontrará, no sólo un extenso elenco bibliográfico, sino también una exposición detallada y rica

de los problemas que la neurociencia plantea en Derecho penal.

[3] Para la doctrina española, me remito, sin más, al volumen DEMETRIO CRESPO, E. (dir.),

Neurociencias y Derecho penal: Nuevas perspectivas en el ámbito de la culpabilidad y del

tratamiento jurídico-penal de la peligrosidad, Edisofer / BdeF, Madrid / Buenos Aires, 2013, donde

se recogen trabajos de neurocientíficos y penalistas alemanes y españoles.

[4] VIVES ANTÓN, T. S., Fundamentos del sistema penal, Tirant lo Blanch, Valencia, 1999.

[5] NOZICK, R., Philosophical explanations, Harvard University Press, Cambridge, 1981, p. 291.

[6] BLANSHARD, B., “En defensa del determinismo”, en HOOK, S. (ed.), Determinismo y libertad,

Fontanella, Barcelona, 1969, p. 25.

[7] En este sentido, GAZZANIGA (en GAZZANIGA, M. S., “La neurociencia en el sistema judicial”,

Investigación y ciencia, 60, julio 2011, pp. 24 y ss.) señala que la inexistencia de la libertad (que él

cree consecuencia teórica necesaria de los últimos descubrimientos neurocientíficos) nos ha de

llevar a un replanteamiento de todo el Derecho penal y de nuestros criterios para adscribir

responsabilidades e imponer penas (GAZZANIGA, “La neurociencia en el sistema judicial”, cit., p.

28).

[8] TUGENDHAT, E., Antropología en vez de metafísica, Gedisa, Barcelona, 2008, pp. 39 y 40.

[9] En lo que respecta a la doctrina alemana, vid., por ejemplo, GÜNTHER, K., “Hirnsforschung

und strafrechtlicher Schuldbegriff”, KJ, 39, 2006, pp. 116 y ss.; HASSEMER, W., “Haltet den

geborenen Dieb!”,  Frankfurter Allgemeiner Zeitung (15.06.2010) –invitando a rechazar los “cantos

de sirena” de las neurociencias-; KRAUß, D., “Neue Hirnforschung – Neues Strafrecht?”, en

MÜLLER-DIETZ, H.  (ed.), Festschrift für Heike Jung, Nomos, Baden-Baden, 2007, pp. 411 y ss.;

LÜDERSSEN, K., “Ändert die Hirnforschung das Strafrecht?”, en GEYER, C. (ed.), Hirnforschung

und Willensfreiheit, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2004, pp. 98 y ss.; MERKEL, G.,

“Hirnforschung, Sprache und Recht”, en PUTZKE, H. (ed.), Strafrecht zwischen System und Telos.

Festchrift für Rolf Dietrich Herzberg, Mohr Siebeck, Tübingen, 2008, pp. 3 y ss.; MERKEL, R.,

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 38 di 42

it/#_ftnref3
it/#_ftnref4
it/#_ftnref5
it/#_ftnref6
it/#_ftnref7
it/#_ftnref8
it/#_ftnref9
it/#_ftnref10


Willensfreiheit und rechtliche Schuld, Nomos, Baden-Baden, 2008; PAUEN, M. Illusion Freiheit?

Mögliche und unmögliche Konsequenzen der Hirnforschung, 2ª ed., S. Fischer, Frankfurt am Main,

2004; STRENG, F. “Schuldbegriff und Hirnforschung”, en PAWLIK, M / Zaczyk, R. (eds.), Festschrift

für Günther Jakobs, Heymann, Köln/Berlin/München, 2007, pp. 675 y ss., etc.

[10] Vid. por ejemplo, SINGER, W., Ein neues Menschenbild? Gespräche über Hirnforschung,

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 2003 y SINGER, W., “Verschaltungen legen uns fest: wir

sollten aufhören von Freiheit zu sprechen”, en GEYER, C. (ed.), Hirnforschung und Willensfreiheit

- Zur Deutung der neuesten Experimente, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2004, pp. 30 y ss.

[11] PRINZ, W., “Der Mensch ist nicht frei. Ein Gespräch”, en GEYER, C. (ed.), Hirnforschung und

Willensfreiheit - Zur Deutung der neuesten Experimente, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2004, pp.

20 y ss.

[12] Ya en ROTH, G., Das Gehirn und seine Wirklichkeit, 6ª ed., Suhrkamp, Frankfurt am Main,

2001.

[13] SINGER, “Verschaltungen legen uns fest”, cit., p. 31.

[14] SINGER, “Verschaltungen legen uns fest”, cit., p. 37.

[15] Prinz, W., “Kritik des freien Willens: Bemerkungen über eine soziale Institution”,

Psychologische Rundschau, (55/4), 2004, p. 198.

[16] ROTH, G., Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten steuert, Suhrkamp,

Frankfurt am Main, 2003, p. 553.

[17] DEMETRIO CRESPO, E., “Libertad de voluntad, investigación sobre el cerebro y

responsabilidad penal”: aproximación a los fundamentos del moderno debate sobre

Neurociencias y Derecho penal”, InDret, abril de 2011, (http://www.indret.com/pdf/807.pdf).p. 6.

[18] LIBET, B., “Unconscious cerebral initiative and the role of conscious will in voluntary

action”, Behaviour and brain sciences, 8, 1985, pp. 529 y ss.

[19] Para una explicación sintética y en italiano del experimento, GRANDI (“Diritto penale e

neuroscienze: punti fermi (se mai ve ne siano) e questioni aperte”, cit., p. 4) se remite a M. De

Caro, A. Lavazza, G. Sartori, La frontiera mobile della libertà, in id. (a cura di), Siamo davvero

liberi? Le neuroscienze e il mistero del libero arbitrio, Codice edizioni, 2010, pp. XI ss.

[20] SINGER, W., “Ein Frontalangriff auf unser Selbstverständnis und unsere Menschenwürde”,

Gehirn und Geist, 4, 2002, pp. 32 y ss..

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 39 di 42

it/#_ftnref11
it/#_ftnref12
it/#_ftnref13
it/#_ftnref14
it/#_ftnref15
it/#_ftnref16
it/#_ftnref17
it/#_ftnref18
it/#_ftnref19
it/#_ftnref20
it/#_ftnref21


[21] SINGER, Ein neues Menschenbild?, cit., p. 34.

[22] Vid. Merkel, G. / Roth, G., “Freiheitsgefühl, Schuld und Strafe”, en Grün, K. J. / Friedman, F. /

Roth, G. (eds.), Entmoralisierung des Rechts. Maβstäbe der Hirnforschung für das Strafrecht,

Vandenhoeck & Ruprech, Göttingen, 2008, pp. 77 y ss. y Merkel, G. / Roth, G., “Bestrafung oder

Therapie? Möglichkeiten und Grenzen staatlicher Sanktion unter Berücksichtigung der

Hirnforschung”, en AA. VV., Hirnforschung-Chancen und Risiken für das Recht: Recht, Ethik,

Naturwissenschaften, Rechtswissenschaftliche Fakultät der Universität Zürich, Zürich, 2008, pp.

36 y ss.

[23] ROTH, Fühlen, Denken, Handeln, cit., p. 554.

[24] FEIJOO SÁNCHEZ, “Culpabilidad jurídico-penal y neurociencias”, cit.

[25] DEMETRIO CRESPO, “Libertad de voluntad”, cit., p. 16.

[26] HIRSCH, “Acerca de la actual discusión alemana”, cit.

[27] LIBET, B., “Do we have free will?”, Journal of consciousness studies, 6, 1999, pp. 55 y 56.

[28] BENNETT, M. / HACKER, P. M. S., “La polémica”, en BENNETT, M. / DENNETT, D. / HACKER, P.

/ SEARLE, J., La naturaleza de la conciencia: cerebro mente y lenguaje, Paidós, Barcelona, 2008, pp.

16 y 17.

[29] VIVES ANTÓN, Fundamentos del sistema penal, cit., p. 325.

[30] Utilizo aquí el término “gramática” en el sentido de “gramática profunda” del lenguaje que

parte de la obra de WITTGENSTEIN. En este sentido, hay que recordar que el filósofo austríaco

distingue entre una “gramática superficial” (Oberflächengrammatik) y una “gramática profunda”

(Tiefengrammatik) del lenguaje.

[31] CRICK, F., The atonishing hipothesis, Touchstone Books, Londres, 1995, p. 30.

[32] BLAKEMORE, C., Mechanics of the mind, Cambridge University Press, Cambridge, 1977, p. 91.

[33] YOUNG, J. Z., Programs of the brain, Oxford University Press, Oxford, 1978, p. 119.

[34] ARISTÓTELES, Acerca del alma, Gredos, Madrid, 1978, p. 178.

[35] BENNETT, M. / HACKER, P. M. S., “La polémica”, cit., p. 38.

[36] Wittgenstein, L., Investigaciones Filosóficas, Crítica, Barcelona, 1988, parágrafo 283.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 40 di 42

it/#_ftnref22
it/#_ftnref23
it/#_ftnref24
it/#_ftnref25
it/#_ftnref26
it/#_ftnref27
it/#_ftnref28
it/#_ftnref29
it/#_ftnref30
it/#_ftnref31
it/#_ftnref32
it/#_ftnref33
it/#_ftnref34
it/#_ftnref35
it/#_ftnref36
it/#_ftnref37


[37] Hacker, P. M. S., Wittgenstein: meaning and mind. (vol. III of an analytical commentary on the

Philosophical Investigations), Basil Blackwell, Oxford / Cambridge, 1990, p. 147.

[38] Hacker, Wittgenstein: meaning and mind, cit., p. 162.

[39] MARTÍNEZ FREIRE, P. F., La nueva filosofía de la mente, Gedisa, Barcelona, 1995, p. 84.

[40] KENNY, A., La metafísica de la mente: filosofía, psicología, lingüística, Paidós, Barcelona, 2000,

p. 204 y ss.

[41] FEYERABEND, P. K., Diálogo sobre el método, Cátedra, Madrid, 2000, p. 25.

[42] EINSTEIN, A., “Remarks concerning the essays brought together in this cooperative volume”,

en SCHILPP, P. A., (coord.), Albert Einstein, philosopher-scientist, Library of living philosophers,

Evanston, 1949, p. 684.

[43] WOOLGAR, S., Ciencia: abriendo la caja negra, Barcelona, Anthropos, 1991, p. 31.

[44] RESCHNER, N., Razón y valores en la era científico-tecnológica, Paidós, Barcelona, 1999, p. 59.

 

[45] Kuhn, T. S., La estructura de las revoluciones científicas, Fondo de Cultura Económica,

Madrid, 2005, p. 33.

[46] DIÉGUEZ LUCENA, A., Filosofía de la ciencia, Biblioteca nueva, Madrid, 1998, p. 174.

[47] Kuhn, T. S., La estructura de las revoluciones científicas, cit., p. 271.

[48] Kuhn, T. S., La estructura de las revoluciones científicas, cit., p. 93.

[49] GARCÍA JIMÉNEZ, L., “Aproximación epistemológica al concepto de ciencia: una propuesta

básica a partir de Kuhn, Popper, Lakatos y Feyerabend”, Andamios. Revista de investigación social

. vol. 4, núm. 8, 2008, p. 192.

[50] Kuhn, T. S., La estructura de las revoluciones científicas, cit., pp. 149 y ss..

[51] DIÉGUEZ LUCENA, Filosofía de la ciencia, cit., p. 201.

[52] CHALMERS, A., ¿Qué es esa cosa llamada ciencia?, Siglo XXI, Madrid, 2003, p. 110.

[53] WITTGENSTEIN, L., Aforismos: cultura y valor, Austral, Madrid, 1995, p. 85.

[54] PUTNAM, H., Realism with a human face, Harvard University Press, Cambridge, 1990, p. 162.

[55] Jauregui Balenciaga, I. / Méndez Gallo, P., Modernidad y delirio, Escalera, Madrid, 2009, p. 67.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 41 di 42

it/#_ftnref38
it/#_ftnref39
it/#_ftnref40
it/#_ftnref41
it/#_ftnref42
it/#_ftnref43
it/#_ftnref44
it/#_ftnref45
it/#_ftnref46
it/#_ftnref47
it/#_ftnref48
it/#_ftnref49
it/#_ftnref50
it/#_ftnref51
it/#_ftnref52
it/#_ftnref53
it/#_ftnref54
it/#_ftnref55
it/#_ftnref56


[56] TOULMIN, S., La comprensión humana, Alianza editorial, Madrid, 1977, p. 11.

[57] TOULMIN, La comprensión humana, cit., p. 176.

[58] TOULMIN, La comprensión humana, cit., p. 182.

[59] FEYERABEND, P. K., La ciencia en una sociedad libre, Siglo XXI, México D. F., 1998, p. 23.

[60] TOULMIN, La comprensión humana, cit., p. 375.

[61] Jauregui Balenciaga / Méndez Gallo, Modernidad y delirio, cit., p. 91.

[62] SÁNCHEZ ANDRÉS, J. V., “El espacio de la libertad en el determinismo”, Revista de occidente,

356, 2011, p. 72.

[63] BIGENWALD, A. / CHAMBON, V., “Criminal responsibility and neuroscience: no revolution

yet”, Frontiers in psychology, 10, 2019.

[64] BIGENWALD / CHAMBON, “Criminal responsibility”, cit., p. 16.

[65] SCHRÖDINGER, E., Ciencia y humanismo, 2ª edición, Tusquets, Barcelona, 1998, p. 14.

Ripensare la (neuro)scienza e la sua influenza sul Diritto penale Pagina 42 di 42

it/#_ftnref57
it/#_ftnref58
it/#_ftnref59
it/#_ftnref60
it/#_ftnref61
it/#_ftnref62
it/#_ftnref63
it/#_ftnref64
it/#_ftnref65
it/#_ftnref66

